
ARISTOTE

TRADUCTIONS ET ÉTUDES

LE PERI IDEÔN D’ARISTOTE

ÉTUDES RÉUNIES PAR

MICHEL CRUBELLIER

LEONE GAZZIERO

LOUVAIN-LA-NEUVE

PEETERS

2025



LE PERI IDEÔN D’ARISTOTE





ARISTOTE

TRADUCTIONS ET ÉTUDES

LE PERI IDEÔN D’ARISTOTE

ÉTUDES RÉUNIES PAR

MICHEL CRUBELLIER 

LEONE GAZZIERO

PEETERS
LEUVEN - PARIS - BRISTOL, CT

2025



A catalogue record for this book is available from the Library of Congress.

ISBN 978-90-429-5533-2

eISBN 978-90-429-5534-9

D/2025/0602/71

© 2025, Peeters, Bondgenotenlaan 153, B-3000 Leuven

Tous droits de reproduction, de traduction ou d’adaptation,

y compris les microfilms, réservés pour tous pays.

ARISTOTE

TRADUCTION ET ÉTUDES

COLLECTION DIRIGÉE PAR P. DESTRÉE ET PUBLIÉE PAR LE

CENTRE DE WULF-MANSION

RECHERCHES DE PHILOSOPHIE ANCIENNE ET MÉDIÉVALE

À L’INSTITUT SUPÉRIEUR DE PHILOSOPHIE

DE L’UNIVERSITÉ CATHOLIQUE DE LOUVAIN

Publié avec le soutien du Laboratoire « Savoirs – Textes – Langage »

(CNRS - Université de Lille)

et de la Maison Européenne des Sciences de l’Homme et de la Société

(Lille, Nord de France)



TABLE DES MATIÈRES

TRADUCTION 

par Michel CRUBELLIER
Avertissement . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  3

Traduction . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  7

ÉTUDES

Leone GAZZIERO  : Pas tout à fait perdu, pas tout à fait retrouvé  : le 

Περὶ ἰδεῶν d’Aristote – mode d’emploi. . . . . . . . . . . . . . . . .  31

Franco TRABATTONI  : Οἱ ἀκριβέστεροι τῶν λόγων. Aristote, 

Metaphysica A, 9, 990b 15-17. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  59

Annick JAULIN  : Le statut des Formes dans le commentaire 

d’Alexandre d’Aphrodise à Met. A, 9, 76.8 - 78.25 . . . . . . . .  75

Francesco FRONTEROTTA  : L’argument selon le penser . . . . . . . . .  95

Michel CRUBELLIER  : L’argument de l’égal. (Alex., In Met. 82.11 - 

83.33) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  119

Laura M. CASTELLI  : Aristotelis De ideis. The Forms Destroy the 

Principles (Alex., In Met. 85.15 - 88.2). . . . . . . . . . . . . . . . . .  151

Victor GYSEMBERGH  : Le mélange des idées aux choses  : théorie 

en quête d’auteur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  181

Walter LESZL  : On Aristotle’s De ideis (Περὶ ἰδεῶν) . . . . . . . . . .  191

Bibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  259





TRADUCTION





AVERTISSEMENT 

Michel CRUBELLIER 
(Université de Lille, CNRS, 

UMR 8163 STL «  Savoirs Textes Langage  ») 

Pour la commodité du lecteur, nous donnons ici le texte grec des sec-

tions pertinentes du Commentaire d’Alexandre (de 79.1 à 88.2, et de 

97.27 à 98.24) accompagné d’une traduction française1. 

Le texte grec est une révision basée sur le texte édité par M. Hayduck 

en 1891, révision qui s’appuie sur les deux principes suivants  : 

— nous prenons acte des travaux plus récents qui ont montré que le 

commentaire contenu notamment dans les manuscrits L (Laurentianus 

87.12) et F (Ambrosianus F 113), que Hayduck désignait comme une 

altera recensio, a été élaboré – en s’appuyant largement sur le com-

mentaire d’Alexandre – par un auteur plus tardif (postérieur à Asclé-

pius), et qu’à ce titre il appartient à la tradition indirecte du texte 

d’Alexandre2. Nous avons donc conservé, partout où il est grammati-

calement correct et suffisamment sensé3, le texte donné par les 

1 Dans la traduction, les < > signalent des mots et expressions qu’il a été nécessaire 
d’ajouter en raison du caractère elliptique de la phrase grecque et dont la signification ne 
va pas de soi. Dans le texte grec et dans la traduction, nous avons placé entre [ ] des mots 
qu’il nous a semblé impossible de conserver. 

2 Cf. notamment Golitsis 2014 et Calvié 2015. 
3 La question de savoir ce qui est «  suffisamment sensé  » est évidemment sujette à 

interprétation. Il y a trois endroits dans lesquels il nous a semblé impossible de nous en 
tenir au texte transmis par la tradition directe. – 83.19 l’Idée, «  modèle et image (παρά-
δειγμα καὶ εἰκὼν) des choses qui viennent à être d’après elle  »  : rien dans le contexte ne 
justifie cette conception paradoxale de l’Idée comme image des choses. – 85.11 «  au 
quatrième livre de son traité Sur les Idées  »  : les commentateurs modernes s’accordent à 
écarter comme peu vraisemblable l’hypothèse d’un Peri Ideôn en quatre livres (ou 
plus…)  ; nous acceptons donc la correction de Rose 1863, p. 191  : ἐν τῷ πρώτῳ Περὶ 
ἰδέων  ; – 86.16 les manuscrits qui représentent la tradition directe portent εἰκόνες 



4 M. CRUBELLIER

témoins de la tradition directe, notamment O (Laurentianus Plut. 85.1, 

non utilisé par Hayduck) et A (Parisinus gr. 1876). 

— dans l’intention de proposer un texte ouvert à la diversité des inter-

prétations possibles (et en particulier de celles qu’on trouvera dans 

les essais qui suivent), nous nous sommes abstenus autant que pos-

sible de toute intervention visant à améliorer le texte sur la base de 

conjectures ou de constructions herméneutiques  ; mais on trouvera 

dans les essais qui suivent, sous la plume des différents auteurs, la 

discussion des questions de texte qu’ils ont jugées importantes.

Nous signalons en note les points sur lesquels notre révision s’écarte 

du texte de Hayduck de façon significative  ; c’est-à-dire que nous ne 

mentionnons pas des variations dans l’ordre des mots, dans l’usage gram-

matical, etc., dès lors qu’elles ne passent pas le filtre d’une traduction 

française écrite selon les principes énoncés ci-dessus. Pour une représen-

tation plus complète et exacte de l’état de la transmission du texte, on se 

reportera à l’excellent apparat de l’édition du Commentaire d’Alexandre 

par Golitsis  : Alexander of Aphrodisias, Commentary to Aristotle’s 

Metaphysics (Books I-III), Critical edition with introduction and notes by 

Pantelis Golitsis, Berlin, W. de Gruyter 2022. 

Dans le même esprit, la traduction française vise avant tout à faciliter 

l’accès au texte grec. Nous avons cherché avant tout à restituer le sens 

de chaque phrase en un français clair  ; nous ne nous sommes donc pas 

astreints à cette rigueur (largement illusoire) qui consiste à rendre 

constamment le même mot ou la même expression grecque par un même 

mot ou expression en français. Cependant, étant donné le caractère tech-

nique des questions débattues dans le texte, nous devons éclaircir certains 

points de terminologie qui y jouent un rôle important. 

Dans la discussion sur les Idées, la plupart des arguments portent sur 

les relations entre les objets de l’expérience ordinaire (les «  sensibles  »), 

les schèmes de langage et de pensée qui nous servent à les connaître, et 

enfin les contenus («  intelligibles  ») de nos connaissances vraies. Dans 

le texte grec, un même mot – par exemple «  homme  », ἄνθρωπος – peut 

εἰκόνων  : «  les choses (…) dont elles sont les Idées seront des images d’images  »  : mais 
rien dans le contexte ne suggère que les Idées puissent ou doivent être des images  ; de 
sorte qu’il vaut mieux supprimer , ou suivre le texte de L (Laurentianus plut. 87, 12) et F 
(Ambrosianus F 113 sup.) qui porte εἰκόνες ἐκείνων  : «  … seront des images de 
celles-ci  ».



 TRADUCTION 5

renvoyer aux personnes particulières que nous côtoyons et reconnaissons, 

ou encore à la désignation de toutes ces personnes comme des êtres 

humains, ou enfin à l’essence et au contenu de pensée que nous visons 

lorsque nous les reconnaissons comme tels4. Dans la traduction française, 

nous avons tenté de rendre ces variations au moyen d’artifices typogra-

phiques  : le mot nu pour désigner les objets concrets, le mot entre guil-

lemets pour les prédicats et désignations, et enfin le mot en italiques pour 

les essences  ; mais on ne doit pas oublier qu’il entre nécessairement une 

part d’arbitraire et d’incertitude dans ce procédé. D’autant que, pour 

comble de complication, il arrive que ces différentes entités soient comp-

tées ensemble, ce qui est typiquement le cas dans les arguments qui 

conduisent au paradoxe du Troisième Homme. 

Enfin, un enjeu crucial de ces discussions est la position que les par-

tisans des Idées leur assignent par rapport, d’une part, aux sensibles par-

ticuliers et, d’autre part, aux schèmes de langage et de pensée. Cette 

position particulière des Idées est fréquemment exprimée par la préposi-

tion παρά, qui exprime qu’un objet est pensé à la fois comme séparé d’un 

certain autre, et dans une certaine relation spécifique, voire une proximité 

particulière, avec cet autre. L’expression française à côté de, si on la 

prend au sérieux, exprime assez bien la réunion de ces deux aspects. Pour 

la clarté cependant, et selon les contextes, il nous a parfois semblé plus 

pertinent de la rendre par à part de, indépendamment de, ou distinct de. 

Le lecteur, surtout s’il n’est pas helléniste, gardera à l’esprit que toutes 

ces expressions signifient une seule et même notion. 

Le vocabulaire de la séparation (χωρίς, χωρίζειν, κεχωρισμένον) 

exprime une notion voisine, avec cette différence que l’idée de séparation 

y est plus marquée que celle de proximité. 

Pour ce travail, nous avons bénéficié des éditions ultérieures de 

D. Harlfinger et de P. Golitsis. Nous remercions les participants au sémi-

naire de Lille ainsi que les membres du projet Didaskalos, en particulier 

Anne Balansard et Laurent Calvié. 

4 Dans le cas des Idées, le grec spécifie souvent (mais pas toujours)  : «  l’homme en 
soi  », «  l’égal en soi  », ou «  l’homme lui-même  », «  l’égal lui-même  » (αὐτοάνθρωπος, 
αὐτόισον, ὁ ἄνθρωπος αὐτός, τὸ ἴσον αὐτόν).



6 M. CRUBELLIER

[79] «  Κατά τε γὰρ τοὺς λόγους τοὺς ἐκ τῶν ἐπιστημῶν εἴδη ἔσται 
πάντων ὅσων ἐπιστῆμαί εἰσιν  » (A, 9, 990b 11-13)

Πλεοναχῶς μὲν ταῖς ἐπιστήμαις πρὸς τὴν τῶν ἰδεῶν κατασκευὴν προ-
σεχρήσαντο, ὡς ἐν τῷ πρώτῳ Περὶ ἰδεῶν λέγει· 
ὧν δὲ νῦν μνημονεύειν [5] ἔοικε λόγων, εἰσὶ τοιοῦτοι. εἰ πᾶσα ἐπι-
στήμη πρὸς ἕν τι καὶ τὸ αὐτὸ ἐπαναφέρουσα ποιεῖ τὸ αὑτῆς ἔργον καὶ 
πρὸς οὐδὲν τῶν καθ’ ἕκαστον, εἴη ἄν τι ἄλλο καθ’ ἑκάστην παρὰ τὰ 

αἰσθητὰ ἀίδιον καὶ παράδειγμα τῶν καθ’ ἑκάστην ἐπιστήμην γινομέ-
νων. τοιοῦτον δὲ ἡ ἰδέα.

ἔτι ὧν ἐπιστῆμαί εἰσι, ταῦτα ἔστιν· ἄλλων δέ τινων παρὰ τὰ καθ’ ἕκα-
στά εἰσιν αἱ·[10] ἐπιστῆμαι· ταῦτα γὰρ ἄπειρά τε καὶ ἀόριστα, αἱ δὲ 

ἐπιστῆμαι ὡρισμένον1 ὡρισμένων· ἔστιν ἄρα τινὰ παρὰ τὰ καθ’ ἕκα-
στα, ταῦτα δὲ αἱ ἰδέαι.

ἔτι εἰ ἡ ἰατρικὴ οὐκ ἔστιν ἐπιστήμη τῆσδε τῆς ὑγιείας ἀλλ’ ἁπλῶς 

ὑγιείας, ἔσται τις αὐτοϋγίεια·καὶ εἰ ἡ γεωμετρία μή ἐστι τοῦδε τοῦ 

ἴσου καὶ τοῦδε τοῦ συμμέτρου ἐπιστήμη ἀλλ’ ἁπλῶς ἴσου καὶ ἁπλῶς 

συμμέτρου, ἔσται τι αὐτόισον [15] καὶ αὐτοσύμμετρον, ταῦτα δὲ αἱ 
ἰδέαι.

1 ὡρισμένον O (Laurentianus plut. 85, 1), A (Parisinus gr. 1876) ] ὡρισμένων 
Hayduck.



 TRADUCTION 7

TRADUCTION 

Michel CRUBELLIER 
(Université de Lille, CNRS, 

UMR 8163 STL «  Savoirs Textes Langage  ») 

Aristote, Des Idées 

(Alexandre d’Aphrodise, 

Commentaires à la Métaphysique d’Aristote, 

A, 79.1 - 88.2, et 97.27 - 98.24)

[79] «  Selon les arguments tirés des sciences, il y aura des Formes de 

tout ce qui est <connu par> des sciences  » (A, 9, 990b 11-13)

Ils s’appuyaient de plusieurs façons sur les sciences afin d’établir <l’exis-

tence> des Idées, comme il le dit au premier livre du traité Sur les Idées.

Les arguments [5] qu’il paraît évoquer ici sont les suivants  : si toute 

science, pour réaliser sa fonction, se réfère à un objet qui est un et le 

même, et ne se réfère à aucun des objets particuliers, alors il doit y avoir, 

pour chacune des sciences, un autre objet distinct des sensibles, qui est 

éternel et qui est modèle des objets qui tombent sous chaque science  ; et 

ce qui est tel, c’est l’Idée.

Et encore  : les choses qui font l’objet d’une connaissance scientifique 

sont <réelles>. Or les sciences portent sur certains autres objets à côté 

des singuliers  ; [10] ceux-ci en effet sont infinis en nombre et indétermi-

nés, alors que les sciences sont quelque chose de déterminé1. Il y a donc 

certains objets distincts des particuliers, et ce sont les Idées.

Et encore  : si la médecine est connaissance, non pas de cette santé-ci, 

mais de la santé tout court, il y aura une certaine santé en soi  ; et si la 

géométrie est connaissance, non pas de cet égal-ci et de cette commen-

surabilité-ci, mais de l’égal tout court et du commensurable tout court, il 

y aura un certain égal en soi [15] et un commensurable en soi, et ce sont 

les Idées.



8 M. CRUBELLIER

οἱ δὴ τοιοῦτοι λόγοι τὸ μὲν προκείμενον οὐ δεικνύουσιν, ὃ ἦν τὸ 

ἰδέας εἶναι, ἀλλὰ δεικνύουσι τὸ εἶναί τινα παρὰ τὰ καθ’ ἕκαστα καὶ 
αἰσθητά. οὐ πάντως δέ, εἴ τινα ἔστιν ἅ εἰσι παρὰ τὰ καθ’ ἕκαστα, 

ταῦτά εἰσιν ἰδέαι· ἔστι γὰρ παρὰ τὰ καθ’ ἕκαστα τὰ κοινά, ὧν φαμεν 

καὶ τὰς ἐπιστήμας εἶναι.

ἔτι τε τὸ καὶ τῶν ὑπὸ [20] τὰς τέχνας ἰδέας εἶναι· καὶ γὰρ πᾶσα τέχνη 

πρὸς ἕν τι ἀναφέρει τὰ γιγνόμενα ὑπ’ αὐτῆς, καὶ ὧν εἰσιν αἱ τέχναι, 
ταῦτα ἔστι, καὶ ἄλλων τινῶν παρὰ τὰ καθ’ ἕκαστά εἰσιν αἱ τέχναι.

καὶ ὁ ὕστερος δέ, πρὸς τῷ μηδὲ οὗτος δεικνύναι τὸ εἶναι ἰδέας, καὶ 
ὧν οὐ βούλονται ἰδέας εἶναι κατασκευάζειν ἰδέας δόξει. εἰ γὰρ διότι 
ἡ ἰατρικὴ μή ἐστι τῆσδε τῆς ὑγιείας [80] ἐπιστήμη ἀλλ’ ἁπλῶς ὑγι-
είας, ἔστιν αὐτό τις ὑγίεια, ἔσται καὶ ἐπὶ τῶν τεχνῶν ἑκάστης. οὐ γὰρ 

τοῦ καθ’ ἕκαστα οὐδὲ τοῦδέ ἐστιν, ἀλλ’ ἁπλῶς ἐκείνου περὶ ὅ ἐστιν, 

οἷον ἡ τεκτονικὴ ἁπλῶς βάθρου ἀλλ’ οὐ τοῦδε, καὶ ἁπλῶς κλίνης 

ἀλλ’ οὐ τῆσδε· ὁμοίως καὶ ἡ ἀνδριαντοποιητικὴ καὶ ἡ γραφικὴ καὶ 
[5] ἡ οἰκοδομικὴ δὲ καὶ τῶν ἄλλων ἑκάστη τεχνῶν ἔχει πρὸς τὰ 

ὑφ’ ἑαυτήν. ἔσται ἄρα καὶ τῶν ὑπὸ τὰς τέχνας ἑκάστου ἰδέα, ὅπερ οὐ 

βούλονται.

«  Καὶ κατὰ τὸ ἓν ἐπὶ πολλῶν καὶ τῶν ἀποφάσεων  » (A, 9, 990b 13-14)

Χρῶνται καὶ τοιούτῳ λόγῳ εἰς κατασκευὴν τῶν ἰδεῶν. εἰ ἕκαστος τῶν 

πολλῶν ἀνθρώπων ἄνθρωπός ἐστι καὶ τῶν ζῴων ζῷον καὶ ἐπὶ τῶν [10] 

ἄλλων ὁμοίως, καὶ οὐκ ἔστιν ἐφ’ ἑκάστου αὐτῶν αὐτὸ αὑτοῦ τι κατη-
γορούμενον, ἀλλ’ ἔστι τι ὃ καὶ πάντων αὐτῶν κατηγορεῖται οὐδενὶ 
αὐτῶν ταὐτὸν ὄν, εἴη ἄν τι τούτων παρὰ τὰ καθ’ ἕκαστα ὄντα ὂν κεχω-
ρισμένον αὐτῶν ἀίδιον· ἀεὶ γὰρ ὁμοίως κατηγορεῖται πάντων τῶν 



 TRADUCTION 9

En fait, des arguments comme ceux-là, d’une part, ne démontrent pas ce 

qui est demandé – à savoir, qu’il existe des Idées –, mais ils démontrent 

qu’il y a certains objets à côté des objets singuliers sensibles. Mais, il ne 

suffit pas qu’il existe certains objets distincts à côté des particuliers pour 

que ce soient des Idées  ; car à côté des particuliers il y a aussi les com-

muns, et c’est précisément de ceux-ci que nous disons que les sciences 

<sont connaissance>.

Il y a en outre <cette objection>, que les effets [20] visés par les tech-

niques seraient des Idées. De fait, toute technique rapporte ce qu’elle 

produit à un <modèle> unique, et ce dont les techniques sont <la produc-

tion> est <réel>, et les techniques sont <production> de quelque chose 

d’indépendant des objets particuliers.

Quant au dernier argument, outre le fait que lui non plus ne démontre pas 

qu’il existe des Idées, on pourra estimer qu’il entreprend d’établir l’exis-

tence d’Idées pour des objets dont ils refusent qu’il y en ait. Car si, de 

ce que la médecine est la connaissance scientifique, non de cette santé-ci 

[80], mais de la santé tout court, il s’ensuit qu’il y a une certaine santé 

en soi, alors il y aura <quelque chose de cette sorte> pour chacune des 

techniques  : chacune d’elles sera la technique non pas du particulier ou 

d’un ceci, mais de cela, tout court, dont elle est production  : par exemple, 

la menuiserie sera <productrice> du banc tout court et non de ce banc-ci, 

et du lit tout cours et non de ce lit-ci. Et la statuaire, la peinture et 

[5] l’architecture, et chacun des autres arts, sont dans la même relation 

à ce qu’elles produisent. Il y aura donc une Idée de ce qui est produit par 

chacune de ces techniques – ce qu’ils refusent.

«  Et d’après l’argument du “terme unique pour plusieurs choses”, il 

y aura des Formes pour les négations aussi  » (A, 9, 990b 13-14)

Ils se servent aussi d’un argument de cette sorte pour établir les Idées  : 

si chacun des nombreux humains est humain, et chacun des animaux 

animal, et [10] de même dans tous les autres cas  ; et s’il n’est pas pos-

sible, dans aucun de ces cas, que quelque chose soit prédiqué de soi-

même, et qu’au contraire il y a quelque chose qui est prédiqué de tous 

sans être identique à aucun d’eux, alors il y aura à côté des particuliers 

et distinct d’eux, un objet de <chacun de> ces <types>, qui sera éternel  : 

car on le prédique constamment et de la même façon de tous les <parti-

culiers> numériquement interchangeables. Or, ce qui est un terme unique 



10 M. CRUBELLIER

κατ’ ἀριθμὸν ἀλλασσομένων. ὃ δὲ ἕν ἐστιν ἐπὶ πολλοῖς κεχωρισμέ-
νον τε αὐτῶν καὶ ἀίδιον, [15] τοῦτ’ ἔστιν ἰδέα· εἰσὶν ἄρα ἰδέαι.
τοῦτόν φησι τὸν λόγον κατασκευάζειν ἰδέας καὶ τῶν ἀποφάσεων καὶ 
τῶν μὴ ὄντων. καὶ γὰρ ἡ ἀπόφασις κατὰ πολλῶν κατηγορεῖται μία καὶ 
ἡ αὐτὴ καὶ κατὰ μὴ ὄντων, καὶ οὐδενὶ τῶν καθ’ ὧν ἀληθεύεταί ἐστιν 

ἡ αὐτή. τὸ γὰρ οὐκ ἄνθρωπος κατηγορεῖται μὲν καὶ καθ’ ἵππου καὶ 
κυνὸς καὶ πάντων τῶν παρὰ τὸν ἄνθρωπον, καὶ [20] διὰ τοῦτό ἐστιν 

ἓν ἐπὶ πολλῶν καὶ οὐδενὶ τῶν καθ’ ὧν κατηγορεῖται ταὐτόν ἐστιν. ἔτι 
ἀεὶ μένει κατὰ τῶν ὁμοίων ὁμοίως ἀληθευόμενον· τὸ γὰρ οὐ μουσι-
κὸν κατὰ πολλῶν ἀληθεύεται (πάντων γὰρ τῶν μὴ μουσικῶν), [81] 

ὁμοίως καὶ τῶν οὐκ ἀνθρώπων τὸ οὐκ ἄνθρωπος· ὥστε εἰσὶ καὶ τῶν 

ἀποφάσεων ἰδέαι. ὅπερ ἐστὶν ἄτοπον· πῶς γὰρ ἂν εἴη τοῦ μὴ εἶναι 
ἰδέα; εἰ γὰρ τοῦτό τις παραδέξεται, τῶν γε ἀνομογενῶν καὶ πάντῃ 

διαφερόντων ἔσται μία ἰδέα, γραμμῆς, ἂν οὕτω τύχῃ, καὶ ἀνθρώπου· 

οὐχ ἵπποι γὰρ [5] ταῦτα πάντα. ἔτι ἔσται τῶν ἀορίστών τε καὶ τῶν 

ἀπείρων2 μία ἰδέα. ἀλλὰ καὶ τοῦ πρώτου καὶ τοῦ δευτέρου· οὐ ξύλον 

γὰρ ὅ τε ἄνθρωπος καὶ τὸ ζῷον, ὧν τὸ μὲν πρῶτον τὸ δὲ δεύτερον, ὧν 

οὔτε γένη οὔτε ἰδέας ἐβούλοντο εἶναι.

δῆλον δὲ ὅτι οὐδὲ οὗτος ὁ λόγος ἰδέας εἶναι συλλογίζεται, ἀλλὰ δει-
κνύναι βούλεται καὶ αὐτὸς ἄλλο εἶναι τὸ κοινῶς κατηγορούμενον τῶν 

καθ’ ἕκαστα [10] ὧν κατηγορεῖται. 
ἔτι αὐτοὶ οἱ βουλόμενοι δεικνύναι ὅτι ἕν τι τὸ κοινῶς κατηγορούμε-
νόν ἐστι πλειόνων καὶ τοῦτό ἐστιν ἰδέα, ἀπὸ τῶν ἀποφάσεων αὐτὸ 

κατασκευάζουσιν. εἰ γὰρ ὁ πλειόνων τι ἀποφάσκων πρὸς ἕν τι ἐπα-
ναφέρων ἀποφήσει (ὁ γὰρ λέγων ἄνθρωπος οὐκ ἔστι λευκός, ἵππος 

οὐκ ἔστιν, οὐ καθ’ ἕκαστον αὐτῶν ἴδιόν τι ἀποφάσκει, ἀλλὰ πρὸς ἕν 

τι τὴν [15] ἀναφορὰν ποιούμενος τὸ λευκὸν ἀποφάσκει τὸ αὐτὸ 

πάντων), καὶ ὁ καταφάσκων ἂν πλειόνων τὸ αὐτὸ οὐ καθ’ ἕκαστον 

ἄλλο, ἀλλὰ ἕν τι ἂν εἴη ὃ καταφάσκει, οἷον τὸν ἄνθρωπον κατὰ τὴν 

2 τῶν ἀορίστών τε καὶ τῶν ἀπείρων O, A ] τῶν ἀπείρων Hayduck.



 TRADUCTION 11

pour plusieurs choses, distinct d’elles et éternel, [15] c’est cela une Idée  ; 

il y a donc des Idées.

<Aristote> dit que cet argument aboutit à poser aussi des Idées des néga-

tions et de ce qui n’est pas. De fait une négation unique et identique se 

prédique d’un grand nombre de choses, y compris d’êtres qui ne sont pas, 

et elle n’est identique à aucun des objets dont elle se prédique de façon 

vraie. Par exemple, non humain se prédique du chien et du cheval et de 

tous les êtres qui ne sont pas des humains  ; et [20] de ce fait <non 

humain> est un terme unique pour plusieurs choses et n’est identique à 

aucune de celles auxquelles il s’applique. En outre il est constamment 

vrai, et de façon semblable, pour des termes <déterminés de façon> sem-

blable  : par exemple non instruit s’applique de façon vraie à de nom-

breux êtres (à savoir, tous ceux qui ne sont pas instruits), [81] et de même 

non humain à tous ceux qui ne sont pas humains – si bien qu’il y aura 

aussi des Idées de négations, ce qui est très étrange  : car comment pour-

rait-il y avoir une Idée de ne pas être <ceci>  ? À supposer en effet que 

quelqu’un assume ce paradoxe, il y aura une Idée unique pour des êtres 

hétéroclites et différents en tout point  : <une Idée unique>, si ça se 

trouve, pour une ligne et pour un être humain  : car tous ces êtres sont [5] 

des non-chevaux. De plus, cela fera également une Idée unique pour des 

êtres indéterminés et en nombre illimité 2  ; mais en outre pour des termes 

qui sont <respectivement> premier et second  : car humain et animal ne 

sont pas du bois, or l’un d’eux est premier et l’autre second – alors qu’ils 

refusent qu’il y ait des Idées pour <de telles situations>.

Et il est clair que cet argument non plus ne permet pas de conclure qu’il 

existe des Idées, et que lui aussi tend à montrer que ce qui est prédiqué 

en commun est autre chose que les particuliers [10] dont il est prédiqué.

De plus, ceux qui veulent montrer que ce qui est prédiqué de plusieurs 

objets est un terme unique, et que c’est l’Idée, entreprennent eux-mêmes 

de l’établir en se fondant sur les négations. En effet, <disent-ils>, celui 

qui nie de plusieurs choses un même terme, le niera en se référant à un 

terme unique. C’est-à-dire que celui qui dit qu’un être humain n’est pas 

blanc, qu’un cheval n’est pas blanc, ne nie pas à propos de chacun 

quelque chose qui lui est propre  ; mais c’est en se [15] référant à un 

terme unique qu’il nie à propos d’eux tous le même blanc  ; et <de 

même> celui qui affirme un même terme à propos de plusieurs choses, 

n’affirme pas un terme différent pour chacune d’elles, mais plutôt, ce 

qu’il affirme doit être quelque chose d’unique, par exemple humain, en 



12 M. CRUBELLIER

πρὸς ἕν τι καὶ ταὐτὸν ἀναφοράν· ὁμοίως γὰρ ὡς ἡ ἀπόφασις καὶ ἡ 

κατάφασις. ἔστιν ἄρα τι ὂν ἄλλο παρὰ τὸ ἐν τοῖς αἰσθητοῖς, ὃ αἴτιόν 

ἐστι τῆς ἀληθοῦς ἐπὶ πλειόνων τε καὶ [20] τῆς κοινῆς καταφάσεως, 

καὶ τοῦτό ἐστιν ἡ ἰδέα. τοῦτον δὴ τὸν λόγον φησὶν οὐ μόνον τῶν 

καταφασκομένων ἀλλὰ καὶ τῶν ἀποφασκομένων ἰδέας ποιεῖν· ὁμοίως 

γὰρ ἐν ἀμφοτέροις τὸ ἕν.

«  Κατὰ δὲ τὸ νοεῖν τι φθαρέντος τῶν φθαρτῶν· φάντασμα γάρ τι τού-
των ἐστίν  » (A, 9, 990b 14-15)

[25] Ὁ λόγος ὁ ἀπὸ τοῦ νοεῖν κατασκευάζων τὸ εἶναι ἰδέας τοιοῦτός 

ἐστιν. εἰ ἐπειδὰν νοῶμεν ἄνθρωπον ἢ πεζὸν ἢ ζῷον, τῶν ὄντων τέ τι 
νοοῦμεν καὶ οὐδὲν τῶν καθ’ ἕκαστον (καὶ γὰρ φθαρέντων τούτων 

μένει ἡ αὐτὴ ἔννοια), δῆλον ὡς ἔστι παρὰ τὰ καθ’ ἕκαστα καὶ αἰσθητά, 

ὃ καὶ ὄντων ἐκείνων καὶ μὴ ὄντων νοοῦμεν· οὐ γὰρ δὴ μὴ ὄν τι νοοῦ-
μεν τότε. τοῦτο [82] δὲ εἶδός τε καὶ ἰδέα ἐστίν.

φησὶ δὴ τοῦτον τὸν λόγον καὶ τῶν φθειρομένων τε καὶ ἐφθαρμένων 

καὶ ὅλως τῶν καθ’ ἕκαστά τε καὶ φθαρτῶν ἰδέας κατασκευάζειν, οἷον 

Σωκράτους, Πλάτωνος· καὶ γὰρ τούτους νοοῦμεν καὶ φαντασίαν 

αὐτῶν φυλάσσομεν καὶ μηκέτι ὄντων σώζομεν· φάντασμα [5] γάρ τι 
καὶ τῶν μηκέτι ὄντων. ἀλλὰ καὶ τὰ μηδ’ ὅλως ὄντα νοοῦμεν, ὡς Ἱππο-
κένταυρον, Χίμαιραν·

ὥστε οὐδὲ ὁ τοιοῦτος λόγος ἰδέας εἶναι συλλογίζεται.

«  Ἔτι δὲ οἱ ἀκριβέστατοι τῶν λόγων οἱ μὲν τῶν πρός τι ποιοῦσιν ἰδέας, 

ὧν οὔ φαμεν εἶναι καθ’ αὑτὸ γένος, οἱ δὲ τὸν τρίτον ἄνθρωπον 

λέγουσιν  » (A, 9, 990b 15-17)

Ὁ μὲν καὶ τῶν πρός τι κατασκευάζων ἰδέας λόγος τοιοῦτός ἐστιν. 

ἐφ’ ὧν ταὐτόν τι πλειόνων κατηγορεῖται μὴ ὁμωνύμως, ἀλλ’ ὡς μίαν 



 TRADUCTION 13

faisant référence à un terme qui est un et le même  : car la prédication 

affirmative se comporte comme la négation. Ainsi donc il y a quelque 

chose d’autre à côté du <caractère> qui se trouve dans les sensibles, qui 

est la cause du fait que <cette> affirmation est vraie à propos de plusieurs 

choses et de [20] la prédication en commun <de ce terme>  ; et ce quelque 

chose est l’Idée. – <Aristote> dit que cet argument produit des Idées non 

seulement des termes que l’on affirme, mais aussi de ceux que l’on nie, 

car l’unicité <du prédicat> est semblable dans les deux cas.

«  Et selon l’argument de “penser quelque chose alors que cela dis-

paraît”, il y aura des Idées des objets périssables  ; car on a une 

certaine image de ceux-ci  » (A, 9, 990b 14-15)

[25] L’argument qui entreprend d’établir l’existence d’Idées à partir de 

la pensée est comme suit  : si, lorsque nous pensons homme ou pédestre 

ou animal, nous pensons bien quelque chose de réel, et qui n’est aucun 

des particuliers (puisqu’en effet, lorsque ceux-ci disparaissent, la même 

pensée demeure), alors il est clair qu’il existe quelque chose de distinct 

des sensibles, que nous pensons aussi bien lorsque ceux-là existent que 

lorsqu’ils n’existent pas  ; en effet, ce que nous pensons alors n’est cer-

tainement pas un non-être. Et cela, [82] c’est une forme et une Idée.

<Aristote> dit que cet argument aboutit à produire des Idées de choses 

qui disparaissent et de choses qui ont disparu, et plus largement des Idées 

d’êtres particuliers et corruptibles, tels que Socrate ou Platon  : de fait, 

lorsqu’ils ne sont plus, nous pensons à eux et nous en gardons une image 

(car il y a une certaine [5] représentation même des choses qui ne sont 

plus)  ; et nous pensons aussi bien des êtres qui n’existent absolument pas, 

comme un centaure ou une chimère.

De sorte qu’un tel argument ne permet pas, lui non plus, de conclure 

à l’existence d’Idées.

«  En outre, parmi les plus rigoureux de ces arguments, les uns pro-

duisent des Idées de relatifs, dont nous nions qu’il existe un genre 

par soi  ; et d’autres aboutissent au Troisième Homme  » (A, 9, 990b 

15-17)

L’argument qui aboutit à poser des Idées y compris pour des relatifs est 

le suivant  : lorsqu’un même prédicat s’applique à plusieurs objets non 



14 M. CRUBELLIER

τινὰ δηλοῦν φύσιν, ἤτοι τῷ κυρίως τὸ ὑπὸ τοῦ κατηγορουμένου 

σημαινόμενον [83] εἶναι ταῦτα ἀληθεύεται κατ’ αὐτῶν, ὡς ὅταν 

ἄνθρωπον λέγωμεν Σωκράτην καὶ Πλάτωνα, ἢ τῷ εἰκόνας αὐτὰ εἶναι 
τῶν ἀληθινῶν, ὡς ἐπὶ τῶν γεγραμμένων ὅταν τὸν ἄνθρωπον κατη-
γορῶμεν (δηλοῦμεν γὰρ ἐπ’ ἐκείνων τὰς τῶν ἀνθρώπων εἰκόνας τὴν 

αὐτήν τινα φύσιν ἐπὶ πάντων σημαίνοντες), ἢ [5] ὡς τὸ μὲν αὐτῶν ὂν 

τὸ παράδειγμα, τὰ δὲ εἰκόνας, ὡς εἰ ἀνθρώπους Σωκράτη τε καὶ τὰς 

εἰκόνας αὐτοῦ λέγοιμεν.

κατηγοροῦμεν δὲ τῶν ἐνταῦθα τὸ ἴσον αὐτὸ ὁμωνύμως αὐτῶν κατηγο-
ρούμενον· οὔτε γὰρ ὁ αὐτὸς πᾶσιν αὐτοῖς ἐφαρμόζει λόγος, οὔτε τὰ 

ἀληθῶς ἴσα σημαίνομεν· κινεῖται γὰρ τὸ ποσὸν ἐν τοῖς αἰσθητοῖς καὶ 
μεταβάλλει συνεχῶς καὶ οὐκ ἔστιν ἀφωρισμένον. [10] ἀλλ’ οὐδὲ 

ἀκριβῶς τὸν τοῦ ἴσου λόγον ἀναδεχόμενον τῶν ἐνταῦθά ἐστί τι. ἀλλὰ 

μὴν ἀλλ’ οὐδὲ ὡς τὸ μὲν παράδειγμα αὐτῶν τὸ δὲ εἰκόνα· οὐδὲν γὰρ 

μᾶλλον θάτερον θατέρου παράδειγμα ἢ εἰκών. εἰ δὲ καὶ δέξαιτό τις 

μὴ ὁμώνυμον εἶναι τὴν εἰκόνα τῷ παραδείγματι, ἀεὶ ἕπεται ταῦτα τὰ 

ἴσα ὡς εἰκόνας εἶναι ἴσα τοῦ κυρίως καὶ ἀληθῶς ἴσου. εἰ δὲ τοῦτο, 

[15] ἔστι τι αὐτόισον καὶ κυρίως, πρὸς ὃ τὰ ἐνθάδε ὡς εἰκόνες γίνεταί 
τε καὶ λέγεται ἴσα, τοῦτο δέ ἐστιν ἰδέα, παράδειγμα [καὶ εἰκὼν] τοῖς 

πρὸς αὐτὸ γινομένοις.

εἷς μὲν οὖν οὗτος λόγος ὁ καὶ τῶν πρός τι κατασκευάζων ἰδέας, δοκῶν 

ἐπιμελέστερον καὶ ἀκριβέστερον καὶ προσεχέστερον ἅπτεσθαι τῆς 

δείξεως τῶν ἰδεῶν. οὐδὲ γὰρ τὸ κοινὸν εἶναί τι παρὰ τὰ καθ’ ἕκαστα 

[20] ἁπλῶς οὗτος ὁ λόγος δοκεῖ δεικνύναι, ὥσπερ οἱ πρὸ αὐτοῦ, ἀλλὰ 

τὸ παράδειγμά τι εἶναι τῶν ἐνταῦθα ὄντων κυρίως ὄν· τοῦτο γὰρ 

χαρακτηριστικὸν εἶναι δοκεῖ τῶν ἰδεῶν μάλιστα.

τοῦτον δὴ τὸν λόγον φησὶ καὶ τῶν πρός τι ἰδέας κατασκευάζειν. ἡ 

γοῦν δεῖξις ἡ νῦν ἐπὶ τοῦ ἴσου προῆλθεν, ὅ ἐστι τῶν πρός τι· τῶν δὲ 

πρός τι οὐκ ἔλεγον ἰδέας εἶναι διὰ τὸ τὰς μὲν [25] ἰδέας καθ’ αὑτὰς 

ὑφεστάναι αὐτοῖς οὐσίας τινὰς οὔσας, τὰ δὲ πρός τι ἐν τῇ πρὸς ἄλληλα 



 TRADUCTION 15

pas de façon équivoque, mais en tant qu’il manifeste une seule et même 

nature, il s’applique à eux de façon vraie, soit parce que ces objets sont 

proprement ce qui est indiqué [83] par le prédicat, comme lorsque nous 

appelons homme Socrate et Platon, soit parce que ces objets sont des 

images des objets véritables, comme lorsque nous appliquons homme 

à des figures dessinées (car nous faisons apparaître ces figures comme 

des images d’hommes en indiquant une certaine nature identique à propos 

d’elles toutes)  ; soit [5] parce que l’un d’eux est le modèle et les autres 

des images, comme si nous appelions homme Socrate, d’une part, et 

d’autre part des portraits de lui.

Or nous appliquons aux choses d’ici l’égal lui-même, bien qu’il s’ap-

plique à elles de façon équivoque  ; en effet il n’y a pas une même défi-

nition <de l’égal> qui convienne à toutes ces choses – et <par ailleurs> 

nous n’indiquons pas par là ce qui est véritablement égal, car la quantité 

est variable dans les choses sensibles, elle change continuellement et elle 

n’est pas déterminée une fois pour toutes  ; [10] en fait, il n’y a rien parmi 

les choses d’ici qui admette en toute rigueur la définition d’égal. – Mais 

certainement, ce n’est pas davantage le cas que l’une d’elles soit le 

modèle et une autre l’image, car aucune d’elles n’est modèle ou image 

plutôt qu’une autre  ; alors que, si l’on admet dans ce cas aussi que 

l’image est non-équivoque par rapport à son modèle, il s’ensuit que dans 

tous les cas ces égaux-ci sont égaux en tant qu’ils sont des images de 

ce qui est proprement et véritablement égal. S’il en est ainsi, [15] il y 

a quelque chose qui est égal en soi et proprement égal, et c’est d’après 

cela que les choses d’ici, comme des images, viennent à être égales et 

sont appelées égales. Et cela, c’est l’Idée, modèle [et image] des choses 

qui viennent à être d’après elle.

Cet argument – celui qui produit des Idées des relatifs aussi – est déjà un 

premier argument qui semble être plus soigné et plus exact, et convenir 

de façon plus directe à la démonstration des Idées. De fait, cet argument 

ne semble pas établir simplement, comme ceux qui précèdent, que le 

[20] terme commun est quelque chose <de distinct> à côté des objets 

particuliers, mais qu’il est un modèle des choses d’ici, qui existe pleine-

ment  ; or on estime que c’est là ce qui caractérise les Idées.

<Aristote> dit que cet argument produit des Idées des relatifs aussi  ; en 

tout cas, la présente démonstration s’appuie sur le cas de l’égal, qui fait 

partie des relatifs. Or ils niaient qu’il existe des Idées des relatifs parce 

que, selon eux, les [25] Idées existent par elles-mêmes, étant des sortes 



16 M. CRUBELLIER

σχέσει τὸ εἶναι ἔχειν. ἔτι δὲ εἰ τὸ ἴσον ἴσῳ ἴσον, πλείους ἰδέαι τοῦ 

ἴσου ἂν εἶεν· τὸ γὰρ αὐτόισον αὐτοΐσῳ ἴσον· εἰ γὰρ μηδενὶ ἴσον, οὐδὲ 

ἴσον ἂν εἴη. ἔτι δεήσει καὶ τῶν ἀνίσων κατὰ τὸν αὐτὸν λόγον ἰδέας 

εἶναι· ὁμοίως γὰρ τῶν ἀντικειμένων ἔσονταί γε ἢ οὐκ ἔσονται ἰδέαι· 
τὸ [30] δὲ ἄνισον ὁμολογεῖται καὶ κατ’ αὐτοὺς ἐν πλείοσιν εἶναι.

πάλιν δὲ ἐκοινοποίησε τὴν δόξαν ὡς πρὸς οἰκείαν οὖσαν αὐτὴν 

λέγων, διὰ τοῦ εἰπεῖν ὧν οὔ φαμεν εἶναι καθ’ αὑτὸ γένος, γένος λέγων 

ἀντὶ τοῦ ὑπόστασιν καὶ φύσιν, εἴ γε τὸ πρός τι παραφυάδι ἔοικεν, ὡς 

ἐν ἄλλοις εἶπεν.

Ὁ δὲ λόγος ὁ τὸν τρίτον ἄνθρωπον εἰσάγων τοιοῦτος. λέγουσι τὰ [35] 

κοινῶς κατηγορούμενα τῶν οὐσιῶν κυρίως τε εἶναι τοιαῦτα, καὶ ταῦτα 

εἶναι [84] ἰδέας. ἔτι τὰ ὅμοια ἀλλήλοις τοῦ αὐτοῦ τινος μετουσίᾳ 

ὅμοια ἀλλήλοις εἶναι, ὃ κυρίως ἐστὶ τοῦτο· καὶ τοῦτο εἶναι τὴν ἰδέαν. 

ἀλλ’ εἰ τοῦτο, καὶ τὸ κατηγορούμενόν τινων κοινῶς, ἂν μὴ ταὐτὸν ᾖ 

ἐκείνων τινὶ ὧν κατηγορεῖται, ἄλλο τί ἐστι παρ’ ἐκεῖνα (διὰ τοῦτο 

γὰρ γένος ὁ αὐτοάνθρωπος, [5] ὅτι κατηγορούμενος τῶν καθ’ ἕκαστα 

οὐδενὶ αὐτῶν ἦν ὁ αὐτός), τρίτος ἄνθρωπος ἔσται τις παρά τε τὸν 

καθ’ ἕκαστα, οἷον Σωκράτη καὶ Πλάτωνα, καὶ παρὰ τὴν ἰδέαν, ἥτις 

καὶ αὐτὴ μία κατ’ ἀριθμόν ἐστιν. 

ἦν δέ τις λόγος ὑπὸ τῶν σοφιστῶν λεγόμενος τρίτον ἄνθρωπον εἰσά-
γων τοιοῦτος. εἰ λέγοντες “ἄνθρωπος περιπατεῖ” οὔτε τὸν ὡς ἰδέαν 

ἄνθρωπον περιπατεῖν [10] λέγομεν (ἀκίνητος γὰρ ἐκείνη) οὔτε τῶν 

καθ’ ἕκαστά τινα (πῶς γὰρ ὃν μὴ γνωρίζομεν; τὸ μὲν γὰρ ἄνθρωπον 

περιπατεῖν γνωρίζομεν, τίς δὲ τῶν καθ’ ἕκαστά ἐστιν ἐφ’ ᾧ λέγομεν, 

οὐ γνωρίζομεν), ἄλλον τινὰ παρὰ τούτους τρίτον ἄνθρωπον λέγομεν 

περιπατεῖν· τρίτος ἄρα ἄνθρωπος ἔσται, οὗ τὸ περιπατεῖν κατηγορή-
σαμεν. τούτῳ δὴ τῷ λόγῳ ὄντι σοφιστικῷ [15] ἀφορμὰς ἐνδιδόασιν οἱ 
χωρίζοντες τὸ κοινὸν τῶν καθ’ ἕκαστα, ὃ ποιοῦσιν οἱ τὰς ἰδέας τιθέ-
μενοι. 



 TRADUCTION 17

de substances, alors que l’être des relatifs consiste dans la relation qu’il 

y a entre eux. En outre, si l’égal est égal à un <autre> égal, il y aura une 

pluralité d’Idées de l’égal. En effet l’égal-en-soi sera égal à un égal-en-

soi, car s’il n’est égal à rien, il ne sera même pas «  égal  ». Enfin, il 

faudrait, en vertu du même argument, qu’il existe des Idées des inégaux  : 

car ce sont les mêmes conditions qui feront qu’il y ait ou qu’il n’y ait pas 

d’Idées pour des opposés. Or on [30] admet, et ils l’admettent aussi eux-

mêmes, que l’inégal existe sous de nombreuses formes.

Ici encore, <Aristote> s’inclut dans cette opinion et la présente comme 

étant <aussi> la sienne, puisqu’il dit  : «  … dont nous nions qu’il y ait un 

genre par soi  »  ; et il emploie «  genre  » au sens d’«  existence  » ou de 

«  nature  », s’il est vrai que le relatif se présente comme un surgeon, 

comme il l’a écrit ailleurs (Ethica Nicomachea, I, 4, 1096a 21-22).

L’argument qui aboutit au Troisième Homme est comme suit. Ils disent 

que les termes [35] qui sont prédiqués en commun de substances sont 

proprement ce <qu’ils expriment> et que <comme tels> ils sont [84] des 

Idées  ; et en outre, que les êtres qui sont semblables entre eux le sont 

parce qu’ils ont en commun quelque chose d’identique, qui est propre-

ment <ce qu’ils sont les uns et les autres>  ; et cela, c’est l’Idée. Mais s’il 

en est ainsi, et si ce qui est prédiqué en commun de certains objets, dès 

lors qu’il n’est pas la même chose que l’un des objets dont on le pré-

dique, sera quelque chose d’autre en dehors de celui-là (en effet, c’est 

pour cela que l’homme en soi est un genre, [5] à savoir que tout en étant 

prédiqué des <humains> particuliers il n’est identique à aucun d’eux), 

alors il y aura un troisième homme distinct des hommes particuliers tels 

que Socrate et Platon, et distinct de l’Idée, laquelle est elle aussi numé-

riquement une. 

On rapporte un argument avancé par des sophistes, et qui aboutit à un 

Troisième Homme, comme suit  : si, lorsque nous disons «  un homme 

marche  », nous ne voulons pas dire que l’homme, au sens de l’Idée, 

[10] marche (car l’Idée est immuable), ni qu’un certain homme particu-

lier marche (car d’une certaine façon nous ne l’identifions pas  : nous 

savons «  qu’un homme marche  », mais nous ne savons pas qui est 

l’homme particulier dont nous le disons), alors c’est d’un certain autre 

homme en dehors de ceux-là, d’un troisième homme, que nous disons 

qu’il marche. Il y aura donc un troisième homme, celui dont nous disons 

qu’il marche. Cet argument, qui est réellement sophistique, fournit un 

motif à ceux qui mettent le commun [15] à part des êtres particuliers, 

comme le font ceux qui posent les Idées.



18 M. CRUBELLIER

λέγει δὲ Φανίας ἐν τῷ πρὸς Διόδωρον Πολύξενον τὸν σοφιστὴν τὸν 

τρίτον ἄνθρωπον εἰσάγειν λέγοντα “εἰ κατὰ μετοχήν τε καὶ μετου-
σίαν τῆς ἰδέας καὶ τοῦ αὐτοανθρώπου ὁ ἄνθρωπός ἐστι, δεῖ τινα εἶναι 
ἄνθρωπον ὃς πρὸς τὴν ἰδέαν ἕξει τὸ εἶναι. οὔτε δὲ ὁ αὐτοάνθρωπος, 

[20] ὅ ἐστιν ἰδέα, κατὰ μετοχὴν ἰδέας, οὔτε ὁ τὶς ἄνθρωπος. λείπεται 
ἄλλον τινὰ εἶναι τρίτον ἄνθρωπον τὸν πρὸς τὴν ἰδέαν τὸ εἶναι ἔχο-
ντα”.

δείκνυται καὶ οὕτως ὁ τρίτος ἄνθρωπος. εἰ τὸ κατηγορούμενόν τινων 

πλειόνων ἀληθῶς καὶ ἔστιν ἄλλο παρὰ τὰ ὧν κατηγορεῖται, κεχωρι-
σμένον αὐτῶν (τοῦτο γὰρ ἡγοῦνται δεικνύναι οἱ τὰς ἰδέας τιθέμενοι· 
διὰ τοῦτο γάρ ἐστί [25] τι αὐτοάνθρωπος κατ’ αὐτούς, ὅτι ὁ ἄνθρωπος 

κατὰ τῶν καθ’ ἕκαστα ἀνθρώπων πλειόνων ὄντων ἀληθῶς κατηγο-
ρεῖται καὶ ἄλλος τῶν καθ’ ἕκαστα ἀνθρώπων ἐστίν) – ἀλλ’ εἰ τοῦτο, 

ἔσται τις τρίτος ἄνθρωπος. εἰ γὰρ ἄλλος ὁ κατηγορούμενος ὧν κατη-
γορεῖται, καὶ κατ’ ἰδίαν ὑφεστώς, κατηγορεῖται δὲ κατά τε τῶν 

καθ’ ἕκαστα καὶ κατὰ τῆς ἰδέας ὁ ἄνθρωπος, [85] ἔσται τρίτος τις 

ἄνθρωπος παρά τε τοὺς καθ’ ἕκαστα καὶ τὴν ἰδέαν. οὕτως δὲ καὶ 
τέταρτος ὁ κατά τε τούτου καὶ τῆς ἰδέας καὶ τῶν καθ’ ἕκαστα κατη-
γορούμενος, ὁμοίως δὲ καὶ πέμπτος, καὶ τοῦτο ἐπ’ ἄπειρον. ἔστι δὲ ὁ 

λόγος οὗτος τῷ πρώτῳ ὁ αὐτός. τοῦτο δὲ συμβαίνει αυτοῖς3, ἐπεὶ ἔθε-
ντο τὰ ὅμοια τοῦ [5] αὐτοῦ τινος μετουσίᾳ ὅμοια εἶναι· ὅμοιοι γὰρ οἵ 
τε ἄνθρωποι καὶ αἱ ἰδέαι.

ἀμφοτέρους δὴ τοὺς δοκοῦντας ἀκριβεστέρους εἶναι λόγους διήλεγξε, 

τὸν μὲν ὡς καὶ τῶν πρός τι κατασκευάζοντα ἰδέας, τὸν δὲ ὡς τρίτον 

ἄνθρωπον εἰσάγοντα, εἶτα ἐπ’ ἄπειρον αὔξοντα τοὺς ἀνθρώπους. 

ὁμοίως δὲ καὶ τῶν ἄλλων ἕκαστον αὐξηθήσεται ὧν λέγουσιν ἰδέας 

εἶναι. τῇ μὲν οὖν πρώτῃ [10] τοῦ τρίτου ἀνθρώπου ἐξηγήσει ἄλλοι τε 

κέχρηνται καὶ Εὔδημος σαφῶς ἐν τοῖς Περὶ λέξεως, τῇ δὲ τελευταίᾳ 

αὐτὸς ἔν τε τῷ πρώτῳ4 Περὶ ἰδεῶν καὶ ἐν τούτῳ μετ’ ὀλίγον.

3 τοῦτο δὲ συμβαίνει αυτοῖς A, O ] omisit Hayduck.
4 πρώτῳ Rose ] τετάρτῳ A, O. 



 TRADUCTION 19

Phanias dit que le sophiste Polyxène, dans son Contre Diodore, aboutis-

sait au Troisième Homme en disant  : «  Si l’homme est par participation 

et par communauté avec l’Idée et avec l’homme en soi, il doit y avoir un 

certain homme qui tirera son être de l’Idée. Or, ni l’homme en soi, 

[20] qui est une Idée, ni un certain homme particulier, n’est par partici-

pation à l’Idée. Seule possibilité restante  : qu’il existe un autre homme, 

celui qui tire son être de l’Idée  ».

Et on infère aussi le Troisième Homme de la façon suivante  : si ce qui 

est prédiqué de façon vraie d’une pluralité d’objets est aussi quelque 

chose d’autre à côté des objets dont il est prédiqué et en dehors d’eux 

– en effet, c’est cela que les partisans des Idées pensent démontrer  : c’est 

pour cela que, selon [25] eux, il y a un homme en soi  : parce que l’homme 

est prédiqué de façon vraie des hommes particuliers, qui sont en grand 

nombre, et qu’il est autre chose que les hommes particuliers  ; mais s’il 

en est ainsi, il y aura un troisième homme. En effet, si ce qui est prédiqué 

est autre chose que ce dont il est prédiqué et possède une existence 

propre  ; et si d’autre part homme se prédique aussi bien de l’Idée que des 

hommes particuliers, [85] il y aura un troisième homme distinct à la fois 

des hommes particuliers et de l’Idée  ; et de la même façon il y en aura 

un quatrième, prédiqué à la fois de celui-ci, de l’Idée et des hommes 

particuliers, et de la même façon un cinquième, et ainsi de suite à l’infini. 

– Cet argument est identique au premier. Ils en arrivaient là3 du fait qu’ils 

posaient que les objets semblables [5] le sont en vertu d’une communauté 

avec un certain terme unique  : or les hommes et les Idées sont sem-

blables. 

Ainsi, <Aristote> a réfuté l’un et l’autre de ces arguments qui sont censés 

être plus rigoureux  : l’un parce qu’il aboutit à poser des Idées pour des 

relatifs aussi, et l’autre parce qu’il aboutit à un troisième homme et se 

poursuit en augmentant à l’infini le nombre des «  hommes  » (et de la 

même façon il augmentera le nombre de toutes les choses dont ils disent 

qu’il y a des Idées). – Plusieurs auteurs ont présenté le Troisième Homme 

selon la première version  ; et en particulier Eudème, de façon claire, dans 

son traité Sur l’énonciation  ; et <Aristote> a présenté la dernière version 

<ci-dessus> au premier livre de son traité Sur les Idées  ; et dans <la 

Métaphysique>, un peu plus loin. 



20 M. CRUBELLIER

«  Ὄλως τε ἀναιροῦσιν οἱ περὶ τῶν εἰδῶν λόγοι ἃ μᾶλλον εἶναι 
βουλόμεθα οἱ λέγοντες εἴδη τοῦ τὰς ἰδέας εἶναι  » (A, 9, 990b 17-19) 

[15] Μᾶλλον μὲν καὶ μάλιστα βούλονται τὰς ἀρχὰς εἶναι· αἱ γὰρ 

ἀρχαὶ αὐτοῖς καὶ αὐτῶν τῶν ἰδεῶν εἰσιν ἀρχαί. ἀρχαὶ δέ εἰσι τό τε ἓν 

καὶ ἡ ἀόριστος δυάς, ὡς πρὸ ὀλίγου τε εἴρηκε καὶ ἱστόρηκεν αὐτὸς 

ἐν τοῖς Περὶ τἀγαθοῦ· ἀλλὰ καὶ τοῦ ἀριθμοῦ ἀρχαὶ αὗται κατ’ αὐτούς. 

ταύτας δή φησι τὰς ἀρχὰς τοὺς λόγους τούτους τοὺς κατασκευάζοντας 

τὰς ἰδέας ἀναιρεῖν· [20] ἀναιρουμένων δὲ τούτων ἀναιρεθήσεται καὶ 
τὰ μετὰ τὰς ἀρχάς, εἴ γε ταῦτα ἐκ τῶν ἀρχῶν, ὥστε καὶ αἱ ἰδέαι. εἰ 
γὰρ ἐπὶ πάντων ὧν τὸ κοινὸν κατηγορεῖται χωριστόν τε καὶ ἰδέα, 

κατηγορεῖται δὲ καὶ κατὰ τῆς ἀορίστου δυάδος ἡ δυάς, εἴη ἂν αὐτῆς 

πρῶτόν τι καὶ ἰδέα· οὕτως δὲ ἂν οὐκέτι ἀρχὴ εἴη ἡ ἀόριστος δυάς. 

ἀλλ’ οὐδὲ ἡ δυὰς πάλιν εἴη ἂν πρώτη τε καὶ [25] ἀρχή· πάλιν γὰρ 

κἀκείνης ὁ ἀριθμὸς κατηγορεῖται ὡς ἰδέας· αἱ γὰρ ἰδέαι ἀριθμοὶ 
αὐτοῖς κεῖνται· ὥστε εἴη ἂν αὐτοῖς πρῶτον ὁ ἀριθμός, ἰδέα τις ὤν. 

[86] εἰ δὲ ταῦτα, ἔσται τῆς ἀορίστου δυάδος, ἥτις ἐστὶν αὐτοῖς ἀρχή, 

ὁ ἀριθμὸς πρῶτος, ἀλλ’ οὐ τοῦ ἀριθμοῦ ἡ δυάς· εἰ δὲ τοῦτο, οὐκέτι ἂν 

ἀρχὴ ἐκείνη, εἴ γε μετὰ σχέσεως5 τινός ἐστι τοιαύτη. ἔτι δὲ ὑπόκει-
ται μὲν εἶναι ἀρχὴ τοῦ ἀριθμοῦ, γίγνεται δὲ ὁ ἀριθμὸς κατὰ τὸν προ-
ειρημένον [5] λόγον πρῶτος αὐτῆς· ἀλλ’ εἰ ὁ ἀριθμὸς πρός τι (πᾶς 

γὰρ ἀριθμός τινός ἐστι), καὶ ἔστι πρῶτος ὁ ἀριθμὸς τῶν ὄντων, εἴ γε 

καὶ τῆς δυάδος ἣν ἀρχὴν ὑπέθεντο, εἴη ἂν κατ’ αὐτοὺς τὸ πρός τι 
πρῶτον τοῦ καθ’ αὑτὸ ὄντος. τοῦτο δὲ ἄτοπον· πᾶν γὰρ τὸ πρός τι 
δεύτερον. σχέσιν γὰρ προϋποκειμένης φύσεως τὸ πρός τι σημαίνει, 
ἥτις πρώτη τῆς συμβεβηκυίας [10] σχέσεως αὐτῇ· παραφυάδι γὰρ 

ἔοικε τὸ πρός τι, ὡς εἶπεν ἐν τοῖς Ἠθικοῖς. 

5 μετὰ σχέσεως A, O ] μετασχέσει cum Asclepium coniecerunt Brandis, Hayduck, 
Harlfinger, Golitsis.



 TRADUCTION 21

«  Plus généralement, ces arguments au sujet des Idées détruisent 

quelque chose à quoi ceux qui parlent de Formes tiennent davantage 

qu’à l’existence des Idées  »

[15] Ce à quoi ils tiennent davantage et plus que tout, c’est à l’existence 

des principes  ; car selon eux les principes sont principes des Idées elles-

mêmes. Ces principes sont l’Un et le Deux indéfini, comme il l’a dit juste 

avant et comme il le rapporte dans son traité Sur le Bien  ; mais d’après 

eux ce sont également les principes du nombre. Or, il dit que ces prin-

cipes sont détruits par les arguments destinés à établir <l’existence des> 

Idées  ; [20] mais la destruction de ces <principes> supprimera en même 

temps les réalités qui viennent après les principes, s’il est vrai qu’elles 

proviennent des principes, et par conséquent les Idées elles-mêmes. Car 

si, chaque fois qu’on attribue un prédicat commun, <on en fait> une 

réalité distincte et une Idée  ; et si, du Deux indéfini, on dit qu’il est deux, 

alors il y aura quelque chose d’antérieur <au Deux indéfini>, qui sera 

l’Idée. Et ainsi le Deux indéfini ne sera plus principe. Mais le deux, à son 

tour, ne sera pas premier et [25] principe  ; car nombre, cette fois, se 

prédique du deux entendu comme Idée (en effet ils posent que les Idées 

sont nombres). De sorte que le nombre, en tant qu’il est une Idée, sera 

pour eux premier. [86] Et s’il en est ainsi, le nombre sera antérieur au 

Deux indéfini, qui pour eux est un principe, et non pas le deux au nombre. 

Et s’il en est ainsi, celui-là ne sera plus principe, si vraiment il est tel <du 

fait> qu’il est dans une certaine disposition5. En outre, on a posé que <le 

Deux indéfini> est principe du nombre  ; mais c’est le nombre, selon 

l’argument qu’on vient d’exposer, [5] qui est antérieur à celui-là. Mais si 

le nombre est un relatif (car tout nombre est le nombre de quelque chose) 

et si le nombre est premier par rapport aux êtres, alors, s’il est vrai qu’il 

est aussi antérieur au Deux qu’ils ont posé comme principe, <il en résul-

tera que> pour eux le relatif sera antérieur à ce qui est par soi. Mais cela 

est très étrange, car tout ce qui est relatif est second  : en effet, le relatif 

signifie une certaine disposition d’une nature déjà donnée, laquelle est 

antérieure à la disposition [10] dans laquelle elle se trouve. Car le relatif 

ressemble à un surgeon, comme il le dit dans les Éthiques. 



22 M. CRUBELLIER

ἀλλ’ εἰ καὶ λέγοι τις εἶναι τὸν ἀριθμὸν ποσὸν ἀλλὰ μὴ πρός τι, εἴη 

ἂν ἑπόμενον αὐτοῖς τὸ ποσὸν τῆς οὐσίας πρῶτον εἶναι6· αὐτὸ δὲ τὸ 

μέγα καὶ τὸ μικρὸν τῶν πρός τι.

ἔτι ἕπεται αὐτοῖς τὸ πρός τι τοῦ καθ’ αὑτὸ ἀρχήν τε καὶ πρῶτον 

λέγειν εἶναι, καθ’ ὅσον ἀρχὴ μὲν ἡ ἰδέα κατ’ αὐτοὺς [15] τῶν οὐσιῶν, 

ἔστι δὲ τῇ ἰδέᾳ τὸ εἶναι ἰδέᾳ ἐν τῷ παραδείγματι εἶναι, τὸ δὲ παρά-
δειγμα πρός τι· τινὸς γὰρ τὸ παράδειγμα παράδειγμα. ἔτι εἰ ταῖς ἰδέ-
αις τὸ εἶναι ἐν τῷ παραδείγμασιν εἶναι, εἴη ἂν τὰ πρὸς αὐτὰ7 γιγνό-
μενα καὶ ὧν εἰσιν αἱ ἰδέαι εἰκόνες [εἰκόνων]8, οὕτως τε λέγοι ἄν τις 

πάντα τὰ κατὰ φύσιν συνεστῶτα πρός τι γενέσθαι κατ’ αὐτούς· πάντα 

γὰρ [20] εἰκόνες καὶ παραδείγματα. ἔτι εἰ τὸ εἶναι ταῖς ἰδέαις ἐν τῷ 

παραδείγμασιν εἶναί ἐστι, τὸ δὲ παράδειγμα τοῦ πρὸς αὐτὸ γιγνομέ-
νου χάριν ἐστί, τὸ δὲ δι’ ἄλλο ὂν ἀτιμότερον ἐκείνου, ἔσονται αἱ 
ἰδέαι ἀτιμότεραι τῶν γιγνομένων πρὸς αὐτάς. 

[87] «  Καὶ πάνθ’ ὅσα τινὲς ἀκολουθήσαντες ταῖς περὶ τῶν ἰδεῶν δόξαις 

ἠναντιώθησαν ταῖς ἀρχαῖς  » (A, 9, 990b 21-22) 

Τοιοῦτοί τινές εἰσιν οἱ λόγοι οἱ διὰ τῆς τῶν ἰδεῶν θέσεως τὰς ἀρχὰς 

αὐτῶν ἀναιροῦντες πρὸς τοῖς προειρημένοις. εἰ τὸ κοινῶς τινων 

κατηγορούμενον [5] ἀρχή τε καὶ ἰδέα ἐκείνων, κατὰ δὲ τῶν ἀρχῶν 

κοινῶς ἡ ἀρχὴ κατηγορεῖται καὶ κατὰ τῶν στοιχείων τὸ στοιχεῖον, 

εἴη ἂν τῶν ἀρχῶν πρῶτόν τι καὶ ἀρχὴ καὶ τῶν στοιχείων· οὕτως δὲ 

οὔτε ἀρχὴ οὔτε στοιχεῖον εἴη. 

ἔτι ἰδέα ἰδέας οὐκ ἔστι πρότερον· ὁμοίως γὰρ αἱ ἰδέαι ἅπασαι ἀρχαί. 
ἔστι δὲ τὸ αὐτοὲν καὶ ἡ αὐτοδυὰς ὁμοίως ἰδέα καὶ αὐτοάνθρωπος [10] 

καὶ αὐτοΐππος καὶ ἑκάστη τῶν ἄλλων ἰδεῶν· οὐκ ἔσται ἄρα αὐτῶν 

6 Post πρῶτον εἶναι cum Brandis additum est αὐτὸ δὲ τὸ μέγα καὶ τὸ μικρὸν τῶν 
πρός τι. 

7 αὐτὰ A, O ] αὐτὰς Hayduck. 
8 εἰκόνων O, P (Parisinus gr. 1878) ] ἐκείνων Hayduck. 



 TRADUCTION 23

Et si d’ailleurs quelqu’un dit que le nombre n’est pas un relatif, mais une 

quantité, il s’ensuivra que pour eux la quantité est antérieure6 à la subs-

tance  ; [et «  le Grand et le Petit  », <considéré> en soi-même, fait partie 

des relatifs].

Et ils en viendront à soutenir que le relatif est antérieur à l’en-soi et qu’il 

en est le principe, dans la mesure où, selon eux, l’Idée est principe 

[15] des substances, et où être une Idée, pour l’Idée, tient au fait qu’elle 

est un modèle  ; or le modèle est un relatif  : car un modèle est modèle de 

quelque chose. En outre, si l’être des Idées consiste dans le fait d’être des 

modèles, alors toutes les choses qui sont formées d’après ces modèles7 

et dont elles sont les Idées seront des images [d’images]8, et ainsi on en 

arrivera à dire que pour eux toutes les choses qui sont par nature sont des 

relatifs  : car elles sont toutes des [20] images ou des modèles. En outre, 

si l’être, pour les Idées, consiste dans le fait d’être des modèles, <et si> 

le modèle existe en vue de ce qui est formé d’après lui, et que ce qui 

existe à cause d’autre chose a moins de valeur que cela, alors les Idées 

auront moins de valeur que ce qui vient à l’être d’après elles. 

[87] «  Et toutes les objections que certains, en développant les consé-

quences de leurs opinions concernant les Idées, ont opposées à <leur 

doctrine des> principes  » 

Outre ceux qui viennent d’être exposés, les arguments qui se servent de 

la thèse des Idées pour détruire les principes <des partisans des Idées> 

sont à peu près comme suit  : si ce qui est prédiqué [5] en commun de 

certaines choses est principe et Idée de celles-ci, et si principe se pré-

dique en commun des principes, et <de même> élément des éléments, 

alors il y aura quelque chose qui sera antérieur aux principes et qui en 

sera le principe, et de même pour les éléments  : et ainsi il n’y aura plus 

ni principe ni élément. 

En outre, une Idée n’est pas antérieure à une <autre> Idée, car toutes sont 

principes au même titre  : l’Un en soi et le Deux en soi sont Idées au 

même titre que l’humain en soi [10] ou le cheval en soi ou chacune des 

autres Idées  ; donc aucune d’entre elles ne sera antérieure à une autre, et 



24 M. CRUBELLIER

ἄλλη ἄλλης πρώτη, ὥστε οὐδὲ ἀρχή· οὐκ ἄρα ἀρχὴ τὸ ἓν καὶ ἡ ἀόρι-
στος δυάς. 

ἔτι ἰδέαν ὑπὸ ἰδέας εἰδοποιεῖσθαι ἄτοπον· πᾶσαι γὰρ εἴδη· εἰ δέ εἰσιν 

ἀρχαὶ τὸ ἓν καὶ ἡ ἀόριστος δυάς, ἔσται ἰδέα ὑπὸ ἰδέας εἰδοποιου-
μένη· ἡ γὰρ αὐτοδυὰς ὑπὸ τοῦ αὐτοενός· οὕτως γὰρ αὐτὰς ἀρχὰς 

λέγουσιν εἶναι, [15] ὡς τοῦ μὲν ἑνὸς εἴδους ὄντος, ὕλης δὲ τῆς δυά-
δος· οὐκ ἄρα ἀρχὴ ταῦτα. εἰ δὲ μὴ φήσουσι τὴν ἀόριστον δυάδα ἰδέαν 

εἶναι, πρῶτον μὲν ἔσται πρῶτόν τι αὐτῆς οὔσης ἀρχῆς· ἡ γὰρ αὐτο-
δυάς, ἧς κατὰ μετουσίαν καὶ αὐτὴ δυάς, ἐπεὶ μή ἐστιν αὕτη ἡ αὐτο-
δυάς· κατὰ μετουσίαν γὰρ κατηγορηθήσεται αὐτῆς ἡ δυάς, ἐπεὶ καὶ 
τῶν δυάδων. 

ἔτι εἰ ἁπλαῖ αἱ ἰδέαι, οὐκ ἂν [20] ἐξ ἀρχῶν διαφόρων εἶεν, διάφορα 

δὲ τὸ ἓν καὶ ἡ ἀόριστος δυάς. 

ἔτι τὸ πλῆθος τῶν δυάδων θαυμαστὸν ἔσται, εἰ ἔστιν ἄλλη μὲν ἡ 

αὐτοδυάς, ἄλλη δὲ ἡ ἀόριστος δυάς, ἄλλη δὲ ἡ μαθηματική, ᾗ ἀριθ-
μοῦντες χρώμεθα, οὐδεμιᾷ ἐκείνων ἡ αὐτὴ οὖσα, καὶ ἔτι παρὰ ταύτας 

ἡ ἐν τοῖς ἀριθμητοῖς καὶ αἰσθητοῖς. ἄτοπα δὲ ταῦτα, ὥστε δηλονότι 
αὐτοῖς τοῖς τιθεμένοις [88] ὑπ’ αὐτῶν περὶ τῶν ἰδεῶν ἔνεστιν ἀκολου-
θοῦντας ἀναιρεῖν τὰς ἀρχάς, αἵ εἰσιν αὐτοῖς προτιμότεραι τῶν ἰδεῶν. 

***

[97.27] ὅτι δὲ μὴ ὡς Εὔδοξος ἡγεῖτο καὶ ἄλλοι τινὲς μίξει τῶν ἰδεῶν 

τὰ ἄλλα, ῥᾴδιόν φησιν εἶναι συναγαγεῖν πολλὰ καὶ ἀδύνατα ἑπόμενα 

τῇ δόξῃ τῇδε. εἴη δ’ ἂν [30] τοιαῦτα.

εἰ μίγνυνται αἱ ἰδέαι τοῖς ἄλλοις, πρῶτον μὲν σώματα ἂν εἶεν· [98] 

σωμάτων γὰρ ἡ μῖξις. ἔτι ἕξουσιν ἐναντίωσιν πρὸς ἀλλήλας· ἡ γὰρ 

μῖξις κατ’ ἐναντίωσίν ἐστιν.



 TRADUCTION 25

par suite aucune ne sera principe. Donc l’Un et le Deux indéfini ne seront 

pas principes.

En outre il <serait> étrange qu’une Idée tienne sa forme d’une autre Idée, 

car toutes sont formes. Mais si l’Un et le Deux indéfini sont principes, 

alors une Idée tiendra sa forme d’une autre Idée, c’est-à-dire que le Deux 

en soi tiendra sa forme de l’Un en soi  : car c’est de cette façon qu’ils 

disent qu’ils sont principes, [15] à savoir parce que l’Un est forme et que 

ce qui est matière, c’est le Deux. Donc ces termes ne sont pas principe. 

– Et s’ils affirment que le Deux indéfini n’est pas une Idée, alors d’une 

part il y aura quelque chose d’antérieur à lui alors qu’il est principe, 

à savoir le Deux en soi, le Deux indéfini étant lui aussi un “deux” en 

vertu d’une communauté avec celui-là, puisqu’il n’est pas lui-même le 

Deux en soi  : en effet, ce sera en vertu d’une communauté qu’on affir-

mera de lui qu’il est un «  Deux  », puisque <c’est de cette façon qu’on le 

dit> de <tous> les «  Deux  ». 

En outre, si les Idées sont simples, elles ne [20] peuvent pas procéder de 

principes différents  ; or l’Un et le Deux indéfini sont différents.

En outre, il y aura une quantité surprenante de «  Deux  », s’il y a d’une 

part le Deux en soi, d’autre part le Deux indéfini, d’autre part encore le 

Deux mathématique (celui que nous utilisons pour compter), aucun 

d’entre eux n’étant identique à un autre  ; et, en plus de ceux-là, le 

«  deux  » qui se trouve dans les choses que nous comptons (c’est-à-dire 

les choses sensibles). Tout ceci est étrange, de sorte qu’on voit bien qu’en 

développant [88] les thèses mêmes qu’ils posent à propos des Idées, on 

en vient à supprimer les principes, qui pour eux sont beaucoup plus 

importants que les Idées. 

***

[97.27] Que les autres choses ne proviennent pas d’un mélange avec les 

Idées, comme le croyaient Eudoxe et d’autres, <Aristote> dit qu’il est 

facile d’accumuler de nombreuses conséquences absurdes qui suivent de 

cette opinion. Ce sont [30] les suivantes  : 

Si les Idées sont mélangées aux autres choses, pour commencer, elles 

seront des corps  : [98] en effet, le mélange est un fait qui concerne des 

corps. Ensuite, elles admettront une opposition entre elles, car le mélange 

se fait selon une opposition.



26 M. CRUBELLIER

ἔτι οὕτως μιχθήσεται ὡς ἢ ὅλην ἐν ἑκάστῳ τῶν οἷς μίγνυται εἶναι ἢ 

μέρος. ἀλλ’ εἰ μὲν ὅλη, ἔσται ἐν πλείοσι τὸ ἓν κατὰ τὸν ἀριθμόν· ἓν 

γὰρ κατὰ τὸν ἀριθμὸν ἡ ἰδέα· εἰ δὲ πρὸς μέρος, τὸ μέρος [5] τοῦ 

αὐτοανθρώπου μετέχον, οὐ τὸ ὅλου τοῦ αὐτοανθρώπου ἔσται ἄνθρω-
πος. ἔτι διαιρεταὶ ἂν εἶεν αἱ ἰδέαι καὶ μερισταί, οὖσαι ἀπαθεῖς. ἔπειτα 

ἔσται μὲν ὁμοιομερῆ, εἴ γε πάντα τὰ ἔχοντά τι μέρος ἐξ αὐτοῦ ὅμοιά 

ἐστιν ἀλλήλοις· πῶς δὲ οἷόν τε τὰ εἴδη ὁμοιομερῆ εἶναι; οὐ γὰρ οἷόν 

τε τὸ μέρος τοῦ ἀνθρώπου ἄνθρωπον εἶναι, ὡς τὸ τοῦ χρυσοῦ μέρος 

χρυσόν. 

ἔτι, ὡς καὶ [10] αὐτὸς ὀλίγον προελθὼν λέγει, ἐν ἑκάστῳ οὐ μία ἔσται 
ἰδέα μεμιγμένη ἀλλὰ πολλαί· εἰ γὰρ ἄλλη μὲν ζῴου ἰδέα ἄλλη δὲ 

ἀνθρώπου, ὁ δὲ ἄνθρωπος καὶ ζῷόν ἐστι καὶ ἄνθρωπος, ἀμφοτέρων ἂν 

μετέχοι τῶν ἰδεῶν. καὶ ὁ αὐτοάνθρωπος δὲ ἰδέα, ᾗ μὲν καὶ ζῷόν ἐστι, 
μετέχοι ἂν καὶ αὐτὸ τοῦ ζῴου· οὕτως δὲ οὐκέτι ἂν ἁπλαῖ αἱ ἰδέαι εἶεν, 

ἀλλ’ ἐκ πολλῶν συγκείμεναι, [15] καὶ αἱ μὲν αὐτῶν πρῶται αἱ δὲ 

δεύτεραι. εἰ δὲ μή ἐστι ζῷον, πῶς οὐκ ἄτοπον ἄνθρωπον λέγειν μὴ 

εἶναι ζῷον; 

ἔτι δέ, εἰ μίγνυται τοῖς πρὸς αὐτὰ οὖσι, πῶς ἂν ἔτι εἶεν παραδείγματα, 

ὡς λέγουσιν; οὐδὲ γὰρ οὕτως τὰ παραδείγματα ταῖς εἰκόσι τῆς ὁμοι-
ότητος τῆς πρὸς αὐτὰ αἴτια τῷ μεμῖχθαι. 

ἔτι τε καὶ συμφθείροιντο ἂν τοῖς ἐν οἷς εἰσι φθειρομένοις. ἀλλ’ 

[20] οὐδὲ χωρισταὶ ἂν εἶεν αὐταὶ καθ’ αὑτάς, ἀλλ’ ἐν τοῖς μετέχουσιν 

αὐτῶν.

πρὸς δὲ τούτοις οὐδὲ ἀκίνητοι ἔτι ἔσονται, καὶ ὅσα ἄλλα ἐν τῷ δευ-
τέρῳ Περὶ ἰδεῶν τὴν δόξαν ταύτην ἐξετάζων ἔδειξεν ἄτοπα ἔχουσαν. 

διὰ τοῦτο γὰρ εἶπε τὸ ῥᾴδιον γὰρ συναγαγεῖν πολλὰ καὶ ἀδύνατα πρὸς 

τὴν δόξαν ταύτην. ἐκεῖ γὰρ συνῆκται.



 TRADUCTION 27

En outre, la façon dont elles seront mélangées  : soit l’Idée sera tout 

entière dans chacune des choses auxquelles elle se mélange, soit une 

partie <de l’Idée>. Mais si elle y est tout entière, quelque chose de numé-

riquement un – car l’Idée est numériquement une – se trouvera contenu 

dans plusieurs choses. Et si <elle y est contenue> par parties, alors 

quelque chose sera humain [5] en participant d’une partie de l’humain en 

soi et non de l’humain en soi tout entier. – Sans compter que les Idées 

seront divisibles en parties, alors qu’elles sont impassibles. En outre, elles 

seront homéomères, s’il est vrai que toutes les choses qui en possèdent 

une partie seront semblables les unes aux autres  ; mais comment est-il 

possible que les formes soient homéomères  ? En effet, il n’est pas pos-

sible qu’une partie de l’homme soit homme de la façon dont une partie 

d’or est «  de l’or  ».

En outre, comme [10] <Aristote> le dit un peu plus loin, il n’y aura pas 

dans chaque chose une seule Idée mélangée, mais plusieurs  : car si l’Idée 

de l’humain est autre chose que celle de l’animal, et si l’être humain est 

à la fois humain et animal, il doit participer de l’une et l’autre Idées. Et 

l’Idée qu’est l’humain en soi, en tant qu’il est aussi un animal, participera 

elle aussi de l’animal en soi. Si bien que les Idées ne seront plus simples, 

mais composées [15] de plusieurs, et <parmi celles-ci> les unes seront 

premières et les autres secondes. – Et si <on dit> qu’il n’est pas animal, 

comment ne serait-il pas absurde de prétendre qu’un «  humain  » n’est 

pas animal  ? 

En outre, si <les formes> se mélangent aux objets qui sont d’après elles, 

comment pourront-elles encore être des modèles, comme ils le disent  ? 

De fait, ce n’est pas de cette façon (par le fait d’être mélangés) que les 

modèles sont, pour leurs images, cause de la ressemblance qu’elles ont 

avec eux.

En outre, lorsque les objets dans lesquels elles se trouveraient disparaî-

tront, les Idées disparaîtront en même temps qu’eux. Mais [20] elles ne 

pourront même pas être séparables par elles-mêmes, mais <seulement> 

dans les êtres qui en participent.

Ajoutez à cela qu’elles ne seront plus immuables, et toutes les autres 

absurdités dont <Aristote> montre, dans son examen critique de cette 

doctrine au deuxième livre du traité Sur les Idées, qu’elles y sont conte-

nues. C’est pourquoi il dit qu’il est facile d’accumuler de nombreuses 

conséquences absurdes qui suivent de cette opinion  ; c’est dans ce traité 

qu’il les a rassemblées.





ÉTUDES





PAS TOUT À FAIT PERDU, PAS TOUT À FAIT RETROUVÉ  :  

LE ΠΕΡI IΔΕΩΝ D’ARISTOTE – MODE D’EMPLOI 

Leone GAZZIERO 
(Université de Lille, CNRS, 

UMR 8163 STL «  Savoirs Textes Langage  ») 

PROLEGOMENA. S’il existe quelque chose comme une «  métaphysique  » 

aristotélicienne – et, en l’occurrence, la chose semblerait bien avoir pré-

cédé le nom1 – les questions de savoir s’il y a de l’universel et ce qu’il 

est au juste comptent parmi les principales difficultés qu’elle a soulevées, 

résolues à sa façon et léguées à une très longue postérité2. Tout anachro-

nique qu’il serait de saluer chez Aristote le premier traitement systéma-

tique de cette matière, on forcerait à peine le trait en affirmant que le 

1 Si la chronologie des sources plus anciennes demande à être discutée, voire révisée 
à la lumière des études récentes (cf. notamment les réserves soulevées quant à l’identité 
et donc la datation de Nicolas de Damas par Fazzo 2008 et Fazzo & Zonta 2008), le point 
de départ pour aborder la question du baptême tardif de la métaphysique aristotélicienne 
demeure Brisson 1990. On lira également, pour une revue de la littérature antérieure, 
Narcy 2003. 

2 Ayant eu le privilège d’avoir été initié à la querelle dite des universaux à l’École 
d’Alain de Libera – on rappellera notamment les considérations de méthode par lesquelles 
débute de Libera 1996, p. 17-20, ainsi que l’entrée «  universaux  » dans le vocabulaire 
européen des philosophies (de Libera 2004) – nous ne nous cachons pas les risques d’un 
usage trop cavalier des étiquettes, notamment lorsqu’on aborde l’histoire des universaux 
dans sa phase – pour ainsi dire – inchoative. Sorabji 2006 offre une excellente vue d’en-
semble sur le problème, axée sur la période ancienne qui nous intéresse ici. Pour une 
première orientation quant à sa préhistoire, on se reportera à Mourelatos 2006  ; pour le 
«  précédent  » platonicien, voir Gerson 2004 et Bonazzi 2013a. Pour le contexte «  acadé-
micien  » contemporain et la postérité platonicienne, cf. Krämer 1973 et Helmig 2012  ; 
pour la postérité péripatéticienne, voir Chiaradonna 2013  ; pour Alexandre d’Aphrodise 
plus en particulier, Lloyd 1981, Tweedale 1984, de Libera 1999, p. 25-157, Sharples 2005, 
Rashed 2007, p. 191-194 et 254-260, Sirkel 2011. 



32 L. GAZZIERO

problème des universaux intègre avec lui pour la première fois une 

dimension théorique et réflexive  : 

— d’une part, sans l’avoir forgé de toutes pièces3, Aristote a apporté une 

contribution aussi précoce que décisive au vocabulaire de l’universel 

en conférant à des expressions telles κοινόν (commun), κοινῇ κατη-
γορούμενον (prédicat en commun), ou encore καθόλου (universel) une 

signification assez spécialisée pour relever de l’utilisation technique4. 

Aristote a également défini quelques-unes au moins des  propriétés qui 

3 Quel que soit le degré de technicité qu’on leur accorde par ailleurs, des tournures 
platoniciennes telles que «  τὸ “αὐτὸ ὃ ἔστι” [le “cela même qu’est”]  » (Phaedo, 75d 2) 
– e.g., «  αὐτὸ ὃ ἔστιν κερκίς [cela même qu’est le battoir de tapisserie]  » (Platonis Cra-
tylus, 389b5), «  αὐτὸ τὸ καλὸν ὃ ἔστι [cela même qu’est le beau]  » (Parmenides, 134b 
14) –, «  αὐτὸ καθ’ αὑτὸ εἶδός [l’Idée en soi]  » – e.g., «  αὐτὸ καθ’ αὑτὸ [129a] εἶδός τι 
ὁμοιότητος [une certaine Idée en soi de la ressemblance]  », «  δικαίου τι εἶδος αὐτὸ 
καθ’ αὑτὸ καὶ καλοῦ καὶ ἀγαθοῦ καὶ πάντων τῶν τοιούτων [une certaine Idée en soi du 
juste, ainsi que du bon et de toutes choses de cette sorte]  » (Parmenides, 128e 5 - 129a 1 
et 130b 7-8 respectivement) –, ou (encore qu’isolée) «  κατὰ ὅλου εἰπεῖν ἀρετῆς πέρι ὅτι 
ἐστίν [énoncer en général au sujet de la vertu ce qu’elle est]  » (Meno, 77a 6), relèvent 
d’un vocabulaire, sinon spécialisé, du moins en voie de spécialisation. Abordée souvent 
dans la littérature secondaire, cette famille d’expressions est étudiée pour elle-même par 
des Places 1962, Violette 1977, Parenti 1994 et El Murr 2014. 

4 Afin d’éviter le soupçon de verser dans un certain impressionnisme terminologique, 
remarquons d’entrée de jeu que, dans la mesure où – même abstraction faite de toute 
considération étymologique – les termes-clé du lexique aristotélicien se prêtent à un cer-
tain nombre de variations synonymiques, le fardeau de la preuve revient à ceux qui consi-
dèrent qu’Aristote ne parle pas de la même chose dès lors qu’il utilise ces expressions 
(κοινόν, κοινῇ κατηγορούμενον, καθόλου). Pour notre part – à l’instar de bien des autres 
(cf., e.g., Frede & Patzig 1988, p. 51 ou encore Scaltsas 1994, p. 28) nous tiendrons ces 
expressions pour essentiellement équivalentes. Après tout, elles sont interchangeables 
(κοινόν et κοινῇ κατηγορούμενον le sont dans Sophistici elenchi, 22, 178b 36 - 179a 
10  ; κοινόν et καθόλου, dans Metaphysica, Z, 13, 1038b 9 - 1039a 2 et 16, 1040b 25-27 
et Ethica nicomachea, I, 4, 1096a 27-28). Il arrive aussi qu’elles soient dites les unes des 
autres (comme dans De partibus animalium, I, 4, 644a 27-28, où Aristote dit du καθόλου 
qu’il est κοινόν), ou encore qu’on puisse les substituer salva significatione (tel est le cas, 
par exemple, dans Metaphysica, Z, 13, 1039a 1-2  : «  οὐδὲν σημαίνει τῶν κοινῇ κατη-
γορουμένων τόδε τι, ἀλλὰ τοιόνδε [rien de ce qui se prédique en commun ne signifie un 
ceci, mais quelque chose de tel ou tel]  », d’une part, et, d’autre part, dans Metaphysica, 
B, 6, 1003a 8-9  : «  οὐθὲν γὰρ τῶν κοινῶν τόδε τι σημαίνει ἀλλὰ τοιόνδε [rien de ce 
qui est commun ne signifie un ceci, mais quelque chose de tel ou tel]  »). En plus de 
l’inoxydable Bonitz 1870, p. 356b - 357a, 377a-b, 399a - 400a, trois études – encore que 
relativement datées – sont d’un grand secours dans toute reconnaissance lexicographique, 
à savoir Dillens 1965, Owens 1966 et Sacksteder 1986. D’autres fournissent également 
plusieurs pistes de réflexion et constituent, à côté des travaux mentionnés plus haut 
(cf. note 2), une excellente introduction aux vues d’Aristote en matière d’universaux  : 
Lesher 1971, Cresswell 1975, Engmann 1973 et 1978, Tweedale 1987, Brakas 1988, 
 Jaulin 1996, Loux 2009, Galluzzo 2013 et 2015.



 PAS TOUT À FAIT PERDU, PAS TOUT À FAIT RETROUVÉ 33

caractérisent l’universel comme tel, à savoir le fait d’être commun 

à plusieurs et d’être prédiqué en commun de plusieurs5. De même, 

Aristote a esquissé quelque chose comme la genèse intellectuelle de 

l’universel en l’ancrant dans les mécanismes qui mènent les êtres 

humains au-delà des données de la sensation en leur permettant d’ac-

quérir de l’expérience ainsi que les savoir-faire et les arts qui vont 

avec6  ; 

— d’autre part, Aristote a conféré à l’universel ses titres de noblesse en 

l’espèce d’une généalogie qui débute avec Socrate (son inventeur, 

d’après Aristote)7 et se poursuit par une dérive de l’interrogation 

socratique aux mains de Platon et des partisans des Idées (sous l’in-

fluence du mobilisme d’Héraclite ou de l’ultra-mobilisme de Cratyle)8. 

5 Pour la propriété d’être commun à plusieurs, cf., e.g., Metaphysica, Z, 13, 1038b 
11-12  : «  τοῦτο γὰρ λέγεται καθόλου ὃ πλείοσιν ὑπάρχειν πέφυκεν [on appelle uni-
versel ce qui par nature appartient à plusieurs]  » et De partibus animalium, I, 4, 644a 
27-28  : «  τὰ δὲ καθόλου κοινά· τὰ γὰρ πλείοσιν ὑπάρχοντα καθόλου λέγομεν [les 
universaux sont communs  : en effet, nous appelons “universaux” les déterminations qui 
appartiennent à plusieurs]  ». Pour la propriété de se prédiquer en commun, cf., e.g., Peri 
hermeneias, 7, 17a 39  : «  λέγω δὲ καθόλου μὲν ὃ ἐπὶ πλειόνων πέφυκε κατηγορεῖσθαι 
[j’entends par universel ce qui par nature se prédique de plusieurs]  ». Si tant est qu’il y 
a lieu de distinguer entre les deux, ces relations qualifient de manière symétrique l’uni-
versel, assez – en tout cas – pour qu’Aristote les considère d’un seul tenant et qu’il passe 
de l’une à l’autre sans solution de continuité, comme il le fait dans Metaphysica, Z, 13, 
1038b 39 - 1039a 1  : «  οὐδὲν τῶν καθόλου ὑπαρχόντων οὐσία ἐστί, καὶ [1039a] οὐδὲν 
σημαίνει τῶν κοινῇ κατηγορουμένων τόδε τι [aucun attribut universel n’est une subs-
tance et rien de ce qui se prédique en commun ne signifie un ceci]  ». 

6 Un nombre de textes du corpus aristotélicien abordent la question de l’origine des 
notions universelles dans l’âme. Rappelons les deux dont les préoccupations épistémolo-
giques – proches du dossier que nous allons instruire – sont plus manifestes, à savoir le 
prologue du premier livre des Métaphyiques (cf. A, 1, 981a 5-24 qu’on lira à la lumière, 
notamment, de Benardete 1978, Cambiano 2012 et Bolton 2021), ainsi que la conclusion 
du deuxième livre des Seconds analytiques (cf. II, 19, 99b 34 - 100a 18 – en plus de 
Biondi 2004, on mentionnera, aux fins d’une première orientation, Wheeler 1999, 
Feola 2009, Salmieri 2010, Tuominen 2010, Adamson 2011 et Bronstein 2012). 

7 Le volet aristotélicien de la «  question socratique  » étant presque aussi riche que le 
platonicien, rappelons uniquement – pour ce qui est des sources – que le troisième des 
quatre tomes des Socratis et Socraticorum reliquiae de Gabriele Giannantoni est consacré 
à Aristote témoin de Socrate (le lecteur francophone peut également consulter le dossier 
réuni par Deman 1942). Pour ce qui est, en revanche, de la littérature secondaire, on 
signalera les principales études qui traitent de notre sujet  : Gigon 1959, Giannantoni 1994, 
Prior 2004, Mansfeld 2008, Fazzo 2013 et Smith 2018. 

8 On se référera aux tomes II.A.1 et III.B.1 des Heraclitea de Serge Mouraviev pour 
le témoignage d’Aristote. Pour un état de l’art récent des études consacrées à la doxogra-
phie aristotélicienne (et platonicienne) d’Héraclite, on consultera Fronterotta 2015. Cra-
tyle, un héraclitéen radical dont le portrait – aussi bien chez Aristote que chez Platon – 



34 L. GAZZIERO

LUCI ED OMBRE. Les textes où cette intrigue se donne à lire chez 

 Aristote présentent un tableau qui est à la fois remarquablement cohérent 

dans son ensemble et fâcheusement lacunaire dans les détails. De fait, 

pour peu que l’on admette que la représentation qu’Aristote offre des 

vues de ses anciens collègues de l’Académie a, en l’occurrence, un objet9 

et quel que soit par ailleurs le crédit qu’on accorde à son témoignage10, 

on conviendra aisément que 

présente des traits caricaturaux, mériterait un discours à part. D’après l’un (Metaphysica, 
Γ, 5, 1010a 10-15), il ne s’exprimait qu’en bougeant le doigt. Il est affublé, chez l’autre 
(Cratylus, 429e 5), d’un patronyme à l’allure de calembour, σμικρίωνος, que l’on traduira 
sans souci de littéralité, «  fils de minus  »… ce qui pour quelqu’un qui s’appelle Κρατύ-
λος, «  fortiche  », a certes de quoi faire sourire. Sur le problème de «  Cratyle  », soulevé 
dans l’historiographie contemporaine notamment par Kirk 1951 et Allan 1954, cf. la mise 
au point de Mouraviev 1993. 

9 Comme il était inéluctable dans un dossier exégétique caractérisé par un facteur de 
redondance autrement élevé, on a, à l’occasion, nié tantôt qu’une doctrine des Idées existe 
chez Platon, comme l’a fait – par exemple – Gonzales 2003, tantôt qu’elle se laisse décrire 
dans les termes d’une théorie ou d’une proto-théorie de l’universel, comme l’a fait – par 
exemple – Gerson 2004 et 2005, p. 209. 

10 Le débat à ce sujet est pratiquement aussi ancien que la doxographie philosophique, 
notamment lorsqu’il s’agit d’apprécier le degré de confiance que l’on peut faire au traite-
ment qu’Aristote a réservé à Platon et aux platoniciens (pour une première orientation, 
cf. Donini 2013). Déjà Plutarque de Chéronée se faisait l’écho des reproches qu’on avait 
adressés à Aristote par ceux qui le soupçonnaient d’avoir été, en l’occurrence, davantage 
polémiste que philosophe  : «  τάς γε μὴν ἰδέας, περὶ ὧν ἐγκαλεῖ τῷ Πλάτωνι, πανταχοῦ 
κινῶν Ἀριστοτέλης καὶ πᾶσαν ἐπάγων ἀπορίαν αὐταῖς ἐν τοῖς ἠθικοῖς ὑπομνήμασιν, 
[1115C] ἐν τοῖς φυσικοῖς, διὰ τῶν ἐξωτερικῶν διαλόγων, φιλονεικότερον ἐνίοις ἔδο-
ξεν ἢ φιλοσοφώτερον ἔχειν τῷ δόγματι τούτῳ, ὡς προθέμενος τὴν Πλάτωνος ὑπερεί-
πειν φιλοσοφίαν οὕτω μακρὰν ἦν τοῦ ἀκολουθεῖ [pour ce qui est des Idées, au sujet 
desquelles Colotès a pris Platon à partie, Aristote, qui les attaque partout et soulève à leur 
encontre toutes sortes d’apories aussi bien dans ses traités d’éthique et de physique que 
dans ses dialogues exotériques, a donné à certains l’impression d’aimer, en l’occurrence, 
la polémique davantage que la philosophie, tout déterminé qu’il était à mettre à mal la 
philosophie de Platon plutôt qu’à la suivre]  » (Adversus Colotem, 111B 8 - 1115C 3). 
(Karamanolis 2006, p. 91-100 – on tiendra compte cependant des remarques de Ros-
kam 2011 – et Corti 2014, p. 148-173 ont récemment étudié cette section de l’opuscule 
en quelque détail  ; tout comme l’a fait Bonazzi 2013b, de même que D. Babut, dans un 
article plus ancien, à savoir Babut 1994. Sans ne serait-ce qu’entrouvrir la vexata quaestio 
de savoir quels écrits d’Aristote Plutarque lisait pour ainsi dire de première main – puisque 
nous venons d’évoquer D. Babut et G. Karamanolis, plutôt favorables à la thèse d’une 
connaissance directe, rappelons la position bien plus réservée défendue par Sandbach 1982 
et Donini 2004 – signalons simplement que, comme l’a montré Santaniello 1999,  Plutarque 
avait sans doute une meilleure connaissance de l’Aristote «  exotérique  » que de l’Aristote 
«  ésotérique  »). La plausibilité du scénario aristotélicien n’a pas fait non plus l’unanimité 
auprès des commentateurs de l’Antiquité tardive. Aussi, si Alexandre d’Aphrodise ne 
semble pas avoir remis en question la version aristotélicienne de l’origine des Idées de 
Platon, qu’il entérine pour l’essentiel dans une section à l’allure paraphrastique de son 



 PAS TOUT À FAIT PERDU, PAS TOUT À FAIT RETROUVÉ 35

— d’une part, Aristote ne fait pas le moindre mystère de son aversion 

pour la doctrine des Idées dont il dénonce sans détour les faiblesses 

et les inconvénients  ; 

— d’autre part, l’allure récapitulative et le style lapidaire qui caracté-

risent ses réquisitoires à l’encontre des partisans des Idées présup-

posent une remarquable familiarité avec un débat qu’il serait fort 

malaisé de reconstituer à partir des seuls éléments qu’Aristote nous 

livre. 

CHIARO-SCURO. Le côté cinglant, à la limite de la brutalité, par lequel 

s’illustre le rejet qu’Aristote oppose à l’hypothèse des Formes a peu 

d’équivalents dans le corpus de ses écrits d’école. Pour ne prendre qu’un 

exemple – pas forcément le plus parlant11, celui toutefois qui a frappé les 

commentaire au premier livre des Métaphysiques (cf. Commentarius in Libros Metaphy-
sicos Aristotelis, 50.7-16), Syrianus – en revanche – la rejettera en lui reprochant à la fois 
de ne pas remonter assez loin (In Aristotelis Metaphysica commentaria, 105.10-16 invoque 
le témoignage de Platon lui-même qui aurait placé les Formes sous le double patronage 
des écoles pythagoricienne et éléate) et, surtout, de présenter comme antagonistes deux 
points de vue – celui de Socrate et celui de Platon – dont la solidarité était, au contraire, 
sans faille (104.31 - 105.10 dénonce le caractère pernicieux du propos qui consiste à les 
avoir opposés précisément sur la question de savoir si les universaux sont séparés des 
particuliers). Le débat contemporain a pris une ampleur considérable, notamment à la suite 
des prises de position de H. Cherniss, plutôt critique à l’égard de la sensibilité historique 
d’Aristote (d’abord dans Cherniss 1935, puis dans le monumental Cherniss 1944), et s’est 
cristallisé autour de la question de savoir si et dans quelle mesure Aristote a fait ou sim-
plement voulu faire œuvre d’historien (parmi les réactions les plus vigoureuses à la 
méfiance de H. Cherniss on mentionnera Guthrie 1957  ; pour un bilan relativement pré-
coce et très judicieux, on se référera à Stevenson 1974  ; deux contributions plus récentes 
– à savoir Frede 2004 et Lefebvre 2013 – nous paraissent illustrer, au niveau du dossier 
dans son ensemble et à celui de son volet platonicien respectivement, l’évolution plutôt 
favorable de notre compréhension de la nature de la doxographie aristotélicienne). 

11 Les reproches qu’Aristote adresse aux partisans des Idées sont variés et, à l’occasion, 
passablement caustiques. Il lui arrive, par exemple, de les accuser de changer de noms aux 
choses sans se soucier de savoir de quoi ils parlent au juste. Aussi, nous dit-il en Meta-
physica, A, 6, 987b 10-14  : «  τὴν δὲ μέθεξιν τοὔνομα μόνον μετέβαλεν· οἱ μὲν γὰρ 
Πυθαγόρειοι μιμήσει τὰ ὄντα φασὶν εἶναι τῶν ἀριθμῶν, Πλάτων δὲ μεθέξει, τοὔνομα 
μεταβαλών. τὴν μέντοι γε μέθεξιν ἢ τὴν μίμησιν ἥτις ἂν εἴη τῶν εἰδῶν ἀφεῖσαν ἐν 
κοινῷ ζητεῖν [pour ce qui est de la participation, Platon n’a fait que changer le nom  : en 
effet, les Pythagoriciens affirmaient que les étants sont par imitation des nombres, Platon 
par participation, en changeant le nom. Ce que la participation aux Idées ou l’imitation 
peut bien être, ils ont en commun d’avoir négligé de l’investiguer]  ». Plus en général, il 
leur reproche de tenir des propos creux en se contentant de débiter alternativement des 
généralités (Ethica eudemia, I, 8, 1217b 19-21  : «  εἰ δὲ δεῖ συντόμως εἰπεῖν περὶ αὐτῶν, 
λέγομεν ὅτι πρῶτον μὲν τὸ εἶναι ἰδέαν μὴ μόνον ἀγαθοῦ ἀλλὰ καὶ ἄλλου ὁτουοῦν 
λέγεται λογικῶς καὶ κενῶς [s’il nous est permis d’exprimer ici très brièvement notre 



36 L. GAZZIERO

pensée à leur sujet, nous dirons en premier lieu qu’affirmer qu’il y a une Idée non seule-
ment du bien, mais de tout autre chose, c’est parler dans l’abstrait et tenir des propos 
vides]  ») ou des métaphores poétiques (Metaphysica, A, 9, 991a 20-22 et M, 5, 1079b 
24-27  : «  τὸ δὲ λέγειν παραδείγματα αὐτὰ < scilicet τὰ εἴδη> εἶναι καὶ μετέχειν αὐτῶν 
τἆλλα κενολογεῖν ἐστὶ καὶ μεταφορὰς λέγειν ποιητικάς [dire que les Idées sont des 
paradigmes et que les autres choses en participent c’est tenir des propos vains et se payer 
de métaphores poétiques]  »), ce qui – même s’il n’équivaut pas à se payer de mots ou 
à parler pour ne rien dire tout court (comme l’ont montré la même année Vegetti 1993 et, 
pour le passage de l’Éthique à Eudème plus en particulier, Jaulin 1993, qui a notamment 
établi de façon convaincante le caractère non épexégétique du καί sur lequel repose l’asso-
ciation des deux adverbes) – n’a en soi rien de très flatteur (comme le rappelait encore 
récemment Kelsey 2015). D’autres critiques révèlent une ironie peut-être plus subtile mais 
tout aussi dévastatrice. Tel est le cas de la comptabilité inflationniste au nom de laquelle 
les philosophes des Idées, au lieu de réduire l’état de dispersion dans lequel se trouve 
l’étant sensible en le ramenant à un nombre déterminé de principes, redoublent au contraire 
le mobilier ontologique du monde en introduisant autant de causes qu’il y a de choses 
à expliquer… Metaphysica, A, 9, 990a 34 - 990b 6 ≈ M, 4, 1078b 34 - 1079a 4  : «  οἱ δὲ 
τὰς ἰδέας [990b] τιθέμενοι πρῶτον μὲν ζητοῦντες τωνδὶ τῶν ὄντων λαβεῖν τὰς αἰτίας 
ἕτερα τούτοις ἴσα τὸν ἀριθμὸν ἐκόμισαν, ὥσπερ εἴ τις ἀριθμῆσαι βουλόμενος ἐλατ-
τόνων μὲν ὄντων οἴοιτο μὴ δυνήσεσθαι, πλείω δὲ ποιήσας ἀριθμοίη· σχεδὸν γὰρ ἴσα 
(ἢ οὐκ ἐλάττω) τὰ εἴδη ἐστὶ τούτοις, περὶ ὧν ζητοῦντες τὰς αἰτίας ἐκ τούτων ἐπ’ 
ἐκεῖναπροῆλθον [nous reprenons la traduction de D. Lefebvre qui a magistralement étu-
dié ce texte dans Lefebvre 2008, p. 306-307  : quant à ceux qui posent les Idées comme 
des causes, d’abord, en cherchant à saisir les causes des êtres qui nous entourent, ils en 
ont introduit d’autres en nombre égaux à eux, de la même façon que quelqu’un qui vou-
drait compter des choses, mais croirait ne pas pouvoir le faire parce qu’il y en a peu et, 
pour les compter, les rendrait plus nombreuses]  ». Tel est aussi et – à notre sens – surtout 
le cas de deux accusations convergentes. À savoir, l’objection de verser dans une erreur 
aussi grossière que l’anthropomorphisme religieux (Metaphysica, B, 2, 997b 5-12  : «  πολ-
λαχῇ δὲ ἐχόντων δυσκολίαν, οὐθενὸς ἧττον ἄτοπον τὸ φάναι μὲν εἶναί τινας φύσεις 
παρὰ τὰς ἐν τῷ οὐρανῷ, ταύτας δὲ τὰς αὐτὰς φάναι τοῖς αἰσθητοῖς πλὴν ὅτι τὰ μὲν 
ἀΐδια τὰ δὲ φθαρτά. αὐτὸ γὰρ ἄνθρωπόν φασιν εἶναι καὶ ἵππον καὶ ὑγίειαν, ἄλλο 
δ’ οὐδέν, παραπλήσιον ποιοῦντες τοῖς θεοὺς μὲν εἶναι φάσκουσιν ἀνθρωποειδεῖς δέ· 
οὔτε γὰρ ἐκεῖνοι οὐδὲν ἄλλο ἐποίουν ἢ ἀνθρώπους ἀϊδίους, οὔθ’ οὗτοι τὰ εἴδη ἄλλ’ ἢ 
αἰσθητὰ ἀΐδια [Lefebvre 2008, p. 308  : même s’ils <les platoniciens> sont de plusieurs 
façons en difficulté, rien de plus absurde que de dire qu’il existe certaines natures en plus 
de celles qui sont dans l’univers, mais en disant qu’elles sont identiques aux sensibles, 
sauf que les unes sont éternelles, les autres corruptibles. Ils disent en effet qu’il existe un 
homme en soi, un cheval <en soi>, une santé <en soi>, sans rien dire d’autre, en faisant 
à peu près comme ceux qui disent qu’il existe des dieux mais de forme humaine. Ceux-ci 
ne faisaient rien d’autre que des hommes éternels et pour ceux-là, les formes ne sont que 
des sensibles éternels]  ») avec pour toute justification une formule incantatoire ou un tour 
de prestidigitation verbale (Metaphysica, Z, 16, 1040b 26-34  : «  ὥστε δῆλον ὅτι οὐδὲν 
τῶν καθόλου ὑπάρχει παρὰ τὰ καθ’ ἕκαστα χωρίς. ἀλλ’ οἱ τὰ εἴδη λέγοντες τῇ μὲν 
ὀρθῶς λέγουσι χωρίζοντες αὐτά, εἴπερ οὐσίαι εἰσί, τῇ δ’ οὐκ ὀρθῶς, ὅτι τὸ ἓν ἐπὶ 
πολλῶν εἶδος λέγουσιν. αἴτιον δ’ ὅτι οὐκ ἔχουσιν ἀποδοῦναι τίνες αἱ τοιαῦται οὐσίαι 
αἱ ἄφθαρτοι παρὰ τὰς καθ’ ἕκαστα καὶ αἰσθητάς· ποιοῦσιν οὖν τὰς αὐτὰς τῷ εἴδει τοῖς 
φθαρτοῖς (ταύτας γὰρ ἴσμεν), αὐτοάνθρωπον καὶ αὐτόϊππον, προστιθέντες τοῖς 



 PAS TOUT À FAIT PERDU, PAS TOUT À FAIT RETROUVÉ 37

imaginations12 – lorsqu’il exhorte à prendre congé des Idées ou, comme 

αἰσθητοῖς τὸ ῥῆμα το “αὐτό” [c’est pourquoi il est manifeste que rien d’universel 
n’existe à part, séparé des particuliers. Aussi, ceux qui disent qu’il y a des Idées ont à la 
fois raison et tort de dire qu’elles sont séparées  : raison, si tant est qu’elles soient des 
substances  ; tort, parce qu’ils appellent Idée l’unité d’une multiplicité. La cause <de leur 
erreur> est qu’ils sont incapables d’expliquer ce que sont de telles substances incorrup-
tibles à part des particuliers et des sensibles. Ils en font des entités spécifiquement iden-
tiques aux corruptibles (celles-ci, en effet, nous savons <ce qu’elles sont>), un Homme 
en soi, un Cheval en soi, en ajoutant aux <noms des> choses sensibles l’expression “en 
soi”]  »). 

12 Même si on laisse de côté les auteurs dont les préoccupations ne sont pas immédia-
tement philosophiques – comme dans le cas d’Héraclite le grammairien qui, probablement 
au cours du premier siècle de notre ère (une piste chronologique relativement peu battue, 
celle des compétences rhétoriques de l’auteur plutôt que celle, toute négative, de l’absence 
d’allégorisme à l’allure métaphysique en vogue dans la tradition plus tardive, a été explo-
rée par  Russell 2003), voyait dans la moquerie d’Aristote une juste punition à l’encontre 
de Platon coupable d’avoir vilipendé Homère  : «  πάντα τὰ παρ’ Ὁμήρῳ γεννικῆς ἀρετῆς 
γέμει· φρόνιμος Ὀδυσσεύς, ἀνδρεῖος Αἴας, σώφρων Πηνελόπη, δίκαιος ἐν ἅπασι 
Νέστωρ, εὐσεβὴς εἰς πατέρα Τηλέμαχος, ἐν φιλίαις πιστότατος Ἀχιλλεύς· ὧν <τί> 
παρὰ Πλάτωνι τῷ φιλοσόφῳ; πλὴν εἰ μὴ νὴ Δία βιωφέλῆ φήσομεν εἶναι τὰ σεμνὰ τῶν 
ἰδεῶν τερετίσματα καὶ παρ’ Ἀριστοτέλει τῷ μαθητῇ γελώμενα. Διὰ τοῦτ’ ἀξίας οἶμαι 
τῶν καθ’ Ὁμήρου λόγων δίκας ὑπέσχεν [tout chez Homère est empreint de noblesse et 
de vertu  : Odyssée est avisé, Ajax est courageux, Pénélope est chaste, Nestor est juste en 
toute circonstance, Télémaque voue à son père une piété filiale, Achille est on ne peut plus 
loyal vis-à-vis des amis, Qu’y a-t-il chez Platon le philosophe  ? À moins de prendre au 
sérieux ses babillages au sujet des Idées dont même Aristote, son disciple, s’est moqué  ? 
C’est – je pense – à bon droit qu’il a été puni pour ses propos à l’encontre d’Homère]  » 
(Problemata homerica, 78.2-5) – la littérature philosophique est riche en exemples. Encore 
que beaucoup les sépare par ailleurs – à commencer par la chronologie (on lisait l’un, 
Atticus, dans l’école de Plotin  ; l’autre, Zacharie, a fréquenté, encore que brièvement, 
l’école d’Ammonius) et leurs milieux respectifs (farouchement occidental, dans le cas 
d’Atticus, oriental et christianisé, dans celui de Zacharias, auxquels ils revendiquent, cha-
cun à sa façon, leur appartenance, Atticus en se réclamant d’un platonisme communau-
taire, qu’il oppose volontiers à celui d’autres qu’il prie de l’excuser «  εἰ περὶ τῶν δοκούν-
των Πλάτωνι πιστεύομεν οἷς αὐτὸς Ἕλλην ὢν πρὸς Ἕλληνας ἡμᾶς σαφεῖ καὶ τρανῷ 
τῷ στόματι διείλεκται [si, au sujet des opinions de Platon, il croit ce que lui-même, un 
Grec, lui a exposé à lui qui est un Grec dans un langage clair et pénétrant]  » (Fragmenta, 
4, 51.6-9), Zacharie en prenant la plume pour contrer les vues des Hellènes et leur 
influence, comme il ressort clairement du prologue du Dialogus Ammonius, 93.2-3 où, 
dans l’espace de deux lignes sont stigmatisées l’inclination vers l’Hellénisme, Ἑλλημισμὸν 
ἀποκλινεῖν, et ses thèses hétérodoxes, αἱ Ἑλληνικαὶ ἀντιθέσεις) – le cas d’Atticus et 
de Zacharias sont, en ce sens, particulièrement éloquents. Ils partagent la même convic-
tion, à savoir qu’Aristote n’était pas animé de sentiments iréniques en s’en prenant aux 
Idées de Platon et tous les deux en veulent pour preuve qu’il les a traitées de billevesées, 
τερετίσματα justement. Aussi, le principal grief qu’Atticus adresse à Aristote est d’avoir 
ridiculisé ce qui au contraire mérite le plus grand respect  : «  τὸ δὲ κεφάλαιον καὶ τὸ 
κῦρος τῆς Πλάτωνος αἱρέσεως, ἡ περὶ τῶν νοητῶν διάταξις· ἠτίμασται καὶ [68] προ-
πεπηλάκισται καὶ παντοίως, τό γε ἐξὸν ἐπ’ Ἀριστοτέλει, περιύβρισται· οὐ γὰρ δυνά-
μενος ἐννοῆσαι διότι τὰ μεγάλα καὶ θεῖα καὶ περιττὰ τῶν πραγμάτων παραπλησίου 



38 L. GAZZIERO

le suggère d’ailleurs la formule, à en faire le deuil, Aristote les traite de 

gazouillis13  : 

[T1] Aristotelis Analytica posteriora, I, 22, 83a 32-35  : «  τὰ γὰρ εἴδη χαι-
ρέτω· τερετίσματά τε γάρ ἐστι, καὶ εἰ ἔστιν, οὐδὲν πρὸς τὸν λόγον ἐστίν 

τινὸς δυνάμεως εἰς ἐπίγνωσιν δεῖται, τῇ δ’ αὐτοῦ λεπτῇ καὶ ταπεινῇ δριμύτητι 
πιστεύων ἥτις διαδύναι μὲν τῶν ἐπὶ γῆς πραγμάτων καὶ τὴν ἐν τούτοις ἀλήθειαν ἰδεῖν 
ἐδύνατο, τῆς δ’ ὄντως ἀληθείας ἐποπτεῦσαι τὸ πεδίον οὐκ οἵα τε ἦν, αὑτῷ κανόνι καὶ 
κριτῇ τῶν ὑπὲρ αὐτὸν χρησάμενος, ἀπέγνω τινὰς εἶναι ἰδίας φύσεις, οἵας Πλάτων 
ἔγνω, λήρους δὲ καὶ τερετίσματα καὶ φλυαρίας ἐτόλμησεν εἰπεῖν τὰ τῶν ὄντων ἀνώ-
τατα [des Places 1977, p. 67-68  : le point capital, le sommet de la voie platonicienne c’est 
l’ordre des intelligibles qu’Aristote a décrié, vilipendé et bafoué autant qu’il l’a pu. Ne 
pouvant concevoir que ce qui est grand, divin, extraordinaire requiert, pour être reconnu, 
une faculté analogue, se fiant d’autre part à sa perspicacité terre à terre – capable de 
pénétrer les phénomènes terrestres et d’en apercevoir la vérité mais impuissante à contem-
pler la plaine de la vérité authentique – il se prit pour règle et arbitre de ce qui le dépassait, 
méconnut qu’il y avait des natures particulières reconnues par Platon et osa traiter de 
radotages, de babillages, de sornettes les entités les plus élevées]  » (Fragmenta, 9, 67.1 
- 68.16  ; Baltes 1983 est encore et toujours utile, notamment pour ses remarques sur et 
intégrations à l’édition d’E. des Places  ; de même que l’est la présentation de Mores-
chini 1987  ; pour une contribution substantielle, consacrée précisément à la postérité du 
dialogue entre Aristote et Platon, cf. Karamanolis 2006, p. 150-190). De son côté, Zacharie 
le scolastique – qui se flattait d’avoir réduit au silence Ammonius dans sa propre école, 
tantôt en le rendant plus muet que les pierres et les poissons (127.995-996  : ἐσιώπησε 
δ’ ἐκεῖνος, λίθων τε καὶ ἰχθύων ἀφωνήτερος), tantôt en le faisant rougir (131.1128-
1129  : μετὰ τινος ἐρυθήματος) – se montre particulièrement expéditif au moment de 
démasquer sa tentative de dissimuler le différend entre Aristote et Platon au sujet des 
Formes (126.126  : ὁ δὲ ἐπεριρᾶτο συγκαλύπτειν τὴν μάχην)  : «  ἔλεγον δὲ ἐγὼ τὸν 
Ἀριστοτέλη μὴ τίθεσθαι τῷ λόγῳ, ἀλλὰ καὶ πρὸς Πλάτωνα τούτου πέρι διαμάχεσθαι, 
καθάπερ καὶ ἑτέρων πλείστων περὶ δοξασμάτων, μὴ γὰρ δὴ συμφέρεσθαι ἄμφω τὼ 
ἄνδρε περὶ αὐτὰ μάλιστα τὰ κυριώτατα καὶ συνεκτικώτατα τῶν δοξασμάτων, καὶ τοῦ 
“ἐρρέτωσαν ἰδέαι· τερετίσματα εἰσιν” ἐμεμνήμην πρὸς τοῦ Σταγειρίτου ῥηθέντος [je 
disais qu’Aristote ne tient pas ce discours, mais qu’il s’oppose sur ce point à Platon ainsi 
qu’il le fait au sujet de beaucoup d’autres doctrines  ; de fait, les deux hommes ne sont pas 
d’accord surtout sur les questions les plus importantes et les plus dirimantes. J’évoquais 
aussi le propos qu’avait tenu le Stagirite  : “que les idées aillent au diable  : ce sont des 
sottises”]  » (Dialogus Ammonius, 126.946-952  ; depuis l’étude – à beaucoup d’égards – 
pionnière de Merlan 1968, l’intérêt pour l’aspect philosophique de l’œuvre de Zacharie 
dit le scolastique n’a fait que grandir  : parmi les travaux qui ont approfondi le réseau 
de relations esquissées par P. Merlan mentionnons à tout le moins Verrycken 2001, 
L. Obertello qui en a traité à deux reprises, à savoir dans Obertello 2003 et 2007  ; 
à signaler surtout la monographie que M.W. Champion a récemment consacrée à l’École 
de Gaza, à savoir Champion 2014, laquelle réserve – comme il se doit – un espace consi-
dérable à notre auteur  ; une mention à part mérite l’ample «  Introduzione  » – p. 15-89 – de 
M. Minniti Colonna à son édition du dialogue de Zacharie). 

13 Mignucci 1975, p. 455-460 demeure à ce jour le commentaire le plus lumineux à ce 
lieu remarquable du corpus, comme l’appelait – à très juste titre – Nussbaum 1982, p. 289- 
290. 



 PAS TOUT À FAIT PERDU, PAS TOUT À FAIT RETROUVÉ 39

[on peut dire adieu aux Idées. Ce sont en effet des babillages et, si tant est 
qu’elles existent, elles n’ont rien à voir avec notre discours]  ». 

Les deux expressions (χαιρέτω et τερετίσματα) – prises isolément et, 

plus encore, ensemble – sont d’une rare violence14  ; la deuxième notam-

ment, qui fait des Idées des trilles dépourvus d’un contenu de pensée un 

tant soit peu précis15. Les commentateurs ne s’y tromperont pas et c’est 

pourquoi ils auront raison d’insister – comme le fera Jean Philopon16 – 

14 On peut ne pas être d’accord avec l’explication que David Ross avance du désamour 
d’Aristote pour les Formes, qu’il rejetterait – en l’occurrence – avec d’autant plus de 
véhémence qu’il y aurait cru lui-même dans un premier temps. En revanche, on peut 
difficilement, ne pas convenir avec lui qu’il s’agit là du propos le plus dur qu’Aristote tient 
à leur sujet (Ross 1949 p. 581). 

15 Une confirmation indirecte certes, mais plutôt révélatrice – ne serait-ce que parce 
qu’elle transcende le clivage entre usage et mention – se lit chez Dexippe qui – au cours 
de la discussion qu’il consacre à cette espèce de signifiants ou ce sous-ensemble du genre 
signifiant dans sa totalité (11.4  : τὸ σημαντικὸν πᾶν γένος) laquelle, n’étant pas en prise 
directe sur les choses signifiées, est reléguée dans une extra-catégorialité à mi-chemin 
entre celle, purement négative, des expressions dépourvues de signification tout court 
comme, par exemple, «  bubustarabubus  » (11.7  : τι ἄσημόν μόριον καθ’ αὑτὸ οἷον τὸ 
βλίτυρι) et la catégorialité par procuration des expressions syncatégorématiques (11.8  : 
τὸ κατὰ ἀναφορὰν ἐφ’ ἕτερον σημαντικὸν) – écrit  : «  εἴ τις ἄρρητος εἴη κίνησις τῆς 
διανοίας ὡς ἐπὶ τῶν στεναγμῶν καὶ βρυχημάτων, ἢ εἴ τις ἄναρθρος ψόφος ὡς ἐπὶ τῶν 
ποππυσμάτων, ἢ εἴ τις ἀφάνταστος φωνὴ ὡς ἐπὶ τῶν τερετισμάτων, ἢ εἴ τι ὄνομα 
μηδὲν πρᾶγμα δηλώσειεν, οὐδαμῶς οὐδὲν τούτων ἐστὶ κατηγορία [s’il y a un mouve-
ment de l’esprit qui ne se traduit pas par une expression proférée, comme dans le cas des 
gémissements et des grognements, ou s’il y a un son vocal qui ne s’accompagne pas d’une 
représentation, comme dans le cas des babillages, ou encore si un mot ne se réfère 
à aucune chose, rien de tout cela n’est d’aucune manière une expression qu’on peut pré-
diquer]  » (In Aristotelis Categorias commentarium, 11.25-29). 

16 Jean Philopon évoque à deux autres reprises les τερετίσματα d’Aristote  : une pre-
mière fois, dans son commentaire aux Catégories pour signifier combien radical était le 
rejet qu’Aristote opposait aux universaux antérieurs à la pluralité (cf. In Aristotelis Cate-
gorias commentarium, 167.14-17)  ; une deuxième fois, plus tôt dans son commentaire au 
premier livre des Seconds analytiques où il annonce qu’Aristote ridiculisera les Idées, dont 
il vient d’exclure qu’elles soient nécessaires à la démonstration, en les accablant, plus loin, 
de l’épithète de τερετίσματα (cf. In Aristotelis Analytica posteriora commentaria, 133.30 
- 134.2). Que ce soit dans une acception technique ou pas (on se souviendra du dicton de 
Diogène – reporté dans Vitae philosophorum, VI, 104.6-7 – d’après lequel ce n’est pas en 
jouant de la flûte – à la lettre  : par des «  trilles  », τερετίσμασιν justement – que l’on 
administre bien une ville ou une maison), la sonorité du τερέτισμα – qui peut être le fait 
d’un instrument musical ou de la voix – s’illustre par une modulation répétitive que l’on 
rapproche à l’occasion du chant des cigales (pour une tout première reconnaissance du 
volet musical – du τερετισμός de l’Anonymi Scriptio de musica, 26, d’époque hellénis-
tique, à sa systématisation dans les Manueli Bryennii Harmonika, 313 – cf.  Touliatos 1989). 
Notons au passage qu’à côté du contresens – digne de figurer dans les annales de la 
tératologie médiévale en matière de traductions – de Jacques de Venise qui rendait 



40 L. GAZZIERO

sur la dimension purement verbale dans laquelle Aristote prétend enfer-

mer le propos des partisans des Idées  : 

[T2] Ioannis Philoponi in Aristotelis Analytica posteriora commentaria, 
242.14-16: «  “τερετίσματα” δὲ καλοῦνται τὰ προδιαψηλαφήματα τῶν 
κιθαρῳδῶν τὰ ἄναρθρα δοκιμασίας ἕνεκεν τῆς ἀπηχήσεως τῶν χορδῶν 
γινόμενα, ὡς ἂν εἰ ἔλεγεν “οἱ περὶ τῶν ἰδεῶν λόγοι ῥημάτων εἰσὶ μόνων 
ψιλῶν, διανοίας κενοί” [on appelle “trilles” les sons inarticulés que les 
citharistes tirent en percutant les cordes <de leurs instruments> dans le but 
d’en tester la résonance, comme si Aristote avait dit  : “les discours que l’on 
tient sur les Idées ne sont rien de plus que de pures et simples expressions 
verbales, vides de contenu intelligible]  ».

Quelque peu charitable que le ton de la censure aristotélicienne des 

partisans des Idées soit pour quelqu’un qui les considérait pourtant 

comme ses amis17, force est de constater qu’Aristote a pris soin d’assor-

tir son rejet de la doctrine des universaux substantiels d’un nombre d’in-

dications – fort précises au demeurant – quant à la racine commune des 

maux dont elle souffre, du moins à ses yeux. Pour ne prendre – une 

nouvelle fois – qu’un seul exemple18, il n’est que de penser à l’un des 

τερετίσματα par «  monstra  », l’autre traduction – que l’on attribue à un «  Jean  », person-
nage assez mystérieux au demeurant – rend le même terme par le très suggestif «  cicada-
tiones  » (sur ce point, on se référera à Bloch 2010). 

17 De fait, Aristote traite de φίλοι ἄνδρες les philosophes qui ont introduit les Formes 
selon la célèbre formule qu’on peut lire au début d’Ethica nicomachea, I, 4, 1096a 11-13  : 
«  τὸ δὲ καθόλου βέλτιον ἴσως ἐπισκέψασθαι καὶ διαπορῆσαι πῶς λέγεται, καίπερ 
προσάντους τῆς τοιαύτης ζητήσεως γινομένης διὰ τὸ φίλους ἄνδρας εἰσαγαγεῖν τὰ 
εἴδη [il vaut peut-être mieux étudier <le bien> en général et résoudre les difficultés liées 
aux différentes façons de le dire, même si cette tâche est rendue plus difficile par l’amitié 
pour ceux qui ont introduit les Formes]  ». La dimension interpersonnelle et intergénéra-
tionnelle des sentiments qu’Aristote nourrissait à légard des principales figures du cercle 
platonicien où il a été formé et avec lesquelles il a – pour un temps au moins – travaillé 
coude à coude a été explorée avec beaucoup de finesse – tout en reconnaissant la part 
irréductible d’approximation et de conjecture à laquelle en est réduit l’historien – par 
Périllié 2012. 

18 Un autre candidat qui mériterait sans doute d’être analysé pour lui-même – mais qui 
nous contraindrait à élargir le champ de notre recherche au-delà des limites qu’Aristote 
lui-même lui a imposées (cf. Metaphysica, M, 4, 1078b 9-12  : «  περὶ δὲ τῶν ἰδεῶν 
πρῶτον αὐτὴν τὴν κατὰ τὴν ἰδέαν δόξαν ἐπισκεπτέον, μηθὲν συνάπτοντας πρὸς τὴν 
τῶν ἀριθμῶν φύσιν, ἀλλ’ ὡς ὑπέλαβον ἐξ ἀρχῆς οἱ πρῶτοι τὰς ἰδέας φήσαντες εἶναι 
[en ce qui concerne les Idées, il faut en premier lieu examiner cette doctrine pour elle-
même, sans la rattacher à la nature des nombres, ainsi qu’elle a été conçue au départ par 
ceux qui ont affirmé les premiers que les Idées existent]  ») – est Metaphysica, M, 9, 1085a 
23-29 où Aristote, se penchant sur la source des difficultés dans lesquelles versent les 
doctrines académiciennes des nombres et des grandeurs, fait ressortir qu’elle n’est pas si 
différente de celle qui consiste à traiter les genres comme des Idées (ὅπερ ἐπὶ τῶν εἰδῶν 



 PAS TOUT À FAIT PERDU, PAS TOUT À FAIT RETROUVÉ 41

textes où Aristote fait à la fois l’éloge de Socrate et la critique de ceux 

qui se sont égarés sur la voie qu’il a ouverte19  : 

[T3] Aristotelis Metaphysica, M, 9, 1086b 2-7: «  τοῦτο δέ, […], ἐκίνησε 
μὲν Σωκράτης διὰ τοὺς ὁρισμούς, οὐ μὴν ἐχώρισέ γε τῶν καθ’ ἕκαστον· 
καὶ τοῦτο ὀρθῶς ἐνόησεν οὐ χωρίσας. δηλοῖ δὲ ἐκ τῶν ἔργων· ἄνευ μὲν 
γὰρ τοῦ καθόλου οὐκ ἔστιν ἐπιστήμην λαβεῖν, τὸ δὲ χωρίζειν αἴτιον τῶν 
συμβαινόντων δυσχερῶν περὶ τὰς ἰδέας ἐστίν [Socrate a mis cela en 
branle, par les définitions  ; il ne les séparait cependant pas des particuliers 
et il avait raison de penser qu’elles ne sont pas séparées. Ce qui ressort 
à l’évidence <de la considération> des résultats  : d’une part, sans l’univer-
sel il est impossible de parvenir à la science, d’autre part, la séparation est 
la cause des difficultés qui surviennent avec les Idées]  ». 

On voit assez bien qu’Aristote adopte un point de vue très proche de 

celui qu’il attribue à Socrate dont il salue à la fois l’intérêt fondateur pour 

l’universel et la parcimonie ontologique des résultats auxquels il a abouti, 

notamment les définitions communes ou par l’universel20. En renouant 

avec la conception socratique de l’universel, Aristote rejette le tournant 

réaliste de ceux qui, au lieu de se contenter de distinguer l’universel des 

particuliers comme Socrate le leur avait appris, en ont fait quelque chose 

de séparé. 

τῶν ὡς γένους συμβαίνει διαπορεῖν). De fait, aussi longtemps que l’on se garde de poser 
l’universel comme une réalité à part, on est à l’abri de tout ennui (τοῦτο γὰρ μὴ χωριστοῦ 
μὲν ὄντος οὐδεμίαν ποιήσει ἀπορίαν)  ; en revanche – pour peu qu’on en vienne à le 
séparer à l’instar des platoniciens – on se complique considérablement la tâche, voire on 
se la rend impossible (χωριστοῦ δέ, ὥσπερ οἱ ταῦτα λέγοντές φασι, τοῦ ἑνὸς καὶ τῶν 
ἀριθμῶν οὐ ῥᾴδιον λῦσαι, εἰ μὴ ῥᾴδιον δεῖ λέγειν τὸ ἀδύνατον). 

19 Pour replacer ce passage au sein du réseau de textes dont il est solidaire (leurs liens 
étant suffisamment forts pour qu’Aristote les rappelle en passant  :«  ὥσπερ ἐν τοῖς ἔμπροσ-
θεν ἐλέγομεν [comme nous l’avons dit auparavant]  » lit-on dans l’incise que nous avons 
omis de reporter), rapprochons-le de Metaphysica, A, 6, 987a 32 - 987b 14 (que Steel 2012 
a récemment étudié), de même que de M, 4, 1078b 9-16 et 27-34 (au sujet duquel on lira 
Narcy 1997). Pour les trois, cf. également Castelli 2013. 

20 Le lien entre les deux – définition et universel – demeure chez Aristote constant et 
incontournable  : «  αἰεὶ δ’ ἐστὶ πᾶς ὅρος καθόλου [toute définition est toujours univer-
selle]  » écrit Aristote dans Analytica posteriora, II, 13, 97b 25 (cf. également le κοινὸν 
ὅρον et le ὁρίζεσθαι καθόλου dont il est question respectivement dans Metaphysica, A, 6, 
987b 6 et M, 4, 1078b 28-29). Comme l’autre principe du savoir – qu’Aristote crédite 
Socrate d’avoir découvert – est le raisonnement par induction, deux solides points 
de départ pour aborder la question des rapports que ces notions entretiennent sont 
 Hamlyn 1976 et Hintikka 1980  ; pour un traitement monographique de l’universalité des 
définitions chez Aristote, on se référera notamment à Deslauriers 2007 (dont on lira surtout 
le dernier chapitre, p. 157-175). 



42 L. GAZZIERO

On peut tirer un certain nombre d’informations sûres de ces quelques 

lignes. 

En premier lieu, il est manifeste que la continuité est un élément tout 

aussi important que la rupture dans le récit d’Aristote. En jugeant l’arbre 

socratique à ses fruits (1086b 5  : δηλοῖ δὲ ἐκ τῶν ἔργων), Aristote se 

revendique très explicitement des leçons de Socrate  : encore que circons-

crite au domaine de l’éthique et – par procuration – de la politique21, son 

invention de l’universel constitue un acquis épistémologique majeur, fon-

damental pour tout dire. Ainsi, l’adage illustre à la perfection l’impor-

tance capitale qu’Aristote accorde à l’universel, dans lequel il reconnaît 

ailleurs l’un des principes de la science22. 

En second lieu, Aristote y pointe du doigt l’erreur de ceux qui ont 

perverti le legs socratique en le grevant d’une hypothèque, la séparation, 

dont il n’a eu de cesse d’exposer les travers  : si Platon et les platoniciens 

ont suivi Socrate, ils sont surtout allés plus loin en franchissant le pas 

qui consiste non seulement à considérer l’universel comme distinct des 

21 Aristote signale à plus d’une reprise que la sagacité de Socrate a permis d’atteindre 
l’élément de l’universel dans les questions qui ont trait à l’éthique (Metaphysica, A, 6, 
987b 1-4 et M, 4, 1078b 17-19) et à la politique (De partibus animalium, I, 1, 642a 28-30), 
alors qu’il s’est peu intéressé – à l’instar de ses contemporains d’ailleurs (De partibus ani-
malium, I, 1, 642a 31-32) – à l’étude de la nature (Metaphysica, A, 6, 987b 1-4). 

22 A quelques variations mineures près, la thèse se décline – tel un leitmotiv – dans un 
nombre de textes aristotéliciens. Parmi les plus explicites, on mentionnera – à côté des 
passages canoniques des Analytica posteriora, I, 11, 77a 5-9 (à lire en parallèle avec I, 22, 
83a 32-35) et 31, 87b 28-39 – Metaphysica, M, 4, 1078b 27-29  : «  δύο γάρ ἐστιν ἅ τις 
ἂν ἀποδοίη Σωκράτει δικαίως, τούς τ’ ἐπακτικοὺς λόγους καὶ τὸ ὁρίζεσθαι καθόλου· 
ταῦτα γάρ ἐστιν ἄμφω περὶ ἀρχὴν ἐπιστήμης [on peut à bon droit attribuer à Socrate 
deux <découvertes>  : les raisonnements par induction et la définition par l’universel. Les 
deux sont tout aussi fondamentaux pour la science]  »  ; ainsi que De anima, II, 5, 417b 
21-23  ; de même que et surtout Metaphysica, B, 4, 999a 26-29  : «  εἴτε γὰρ μὴ ἔστι τι 
παρὰ τὰ καθ’ ἕκαστα, τὰ δὲ καθ’ ἕκαστα ἄπειρα, τῶν δ’ ἀπείρων πῶς ἐνδέχεται λαβεῖν 
ἐπιστήμην; ᾗ γὰρ ἕν τι καὶ ταὐτόν, καὶ ᾗ καθόλου τι ὑπάρχει, ταύτῃ πάντα γνωρίζομεν 
[s’il n’y avait pas quelque chose d’un à part des particuliers, comme les particuliers sont 
en nombre infini, comment serait-il possible d’acquérir une science de ces choses en 
nombre infini  ? de fait, nous connaissons toutes choses pour autant qu’il y a quelque chose 
d’unique, d’identique et d’universel]  » et 6, 1003a 13-15  : «  εἰ δὲ μὴ καθόλου ἀλλ’ ὡς 
τὰ καθ’ ἕκαστα, οὐκ ἔσονται ἐπιστηταί (καθόλου γὰρ ἡ ἐπιστήμη πάντων) [si <les 
principes> ne sont pas universels mais à la façon des particuliers, alors il n’y en aura pas 
connaissance (en effet, la connaissance de tout objet est universelle)]  ». Parmi les très 
nombreux essais consacrés à la problématique, Leszl 1972 et Crubellier 1996 présentent 
l’avantage d’étudier en parallèle la connaissance fondée sur l’universel et celle tournée 
vers le particulier  ; Frede 1996 celui de remettre en question la relation entre les deux 
savoirs et Devereux 1986 celui de décliner la question en fonction de la péréquation dis-
ciplinaire du corpus aristotélicien. 



 PAS TOUT À FAIT PERDU, PAS TOUT À FAIT RETROUVÉ 43

 particuliers mais à l’en séparer tout court, c’est-à-dire à lui conférer une 

existence à part entière ou de plein exercice, indépendante en tout cas de 

la multiplicité dont l’universel se prédique en commun23. C’est ce que – en 

un mot comme en cent – «  séparer  » veut bien dire ici. De fait, quoique 

chez Aristote la notion de χωρισμός soit – comme bien des autres – un 

πολλαχῶς λεγόμενον24, elle coïncide, pour autant qu’elle intervient dans 

la critique aristotélicienne des Idées, avec le fait de posséder une exis-

tence en tout point comparable à celle des particuliers (ce renard-ci ou 

cette rose-là). Si l’on pose, en effet, la question de savoir quel type de 

réalités seraient les Idées qui résultent de l’opération qui consiste à sépa-

rer les universaux (M, 4, 1078b 31  : χωρίζω et M, 9, 1086b 10  : ἐκτί-
θημι  ; Ethica eudemia, I, 8, 1218a 9  : χωριστὸν ποιέω), la seule réponse 

qui colle avec les textes revient à reconnaître que – à toutes fins utiles – 

Aristote les considérait comme des substances particulières, sous peine 

de ne plus savoir au juste de quoi on parle, voire de détruire ce que le 

mot substance signifie au juste  : 

23 Il n’est pas indispensable de répondre ici à la question de savoir ce qui – selon 
Aristote – a poussé Platon et les platoniciens à postuler des entités ontologiquement plus 
robustes que les universaux introduits par Socrate. Apportons-lui cependant un début de 
réponse. C’est précisément ici qu’intervient la deuxième filiation évoquée plus haut  : persua-
dés de la vérité des thèses d’Héraclite – à savoir que les réalités sensibles s’écoulent sans 
cesse, si bien que leur connaissance serait impossible (A, 6, 987a 32 - 987b1  ; M, 4, 1078b 
12-16) – Platon et les platoniciens se sont tournés vers d’autres réalités, qui existeraient 
en plus et à côté des réalités sensibles (M, 4, 1078b 15-16  : ἑτέρας τινὰς φύσεις παρὰ 
τὰς αἰσθητὰς). Irwin 1977 aborde la question de l’ascendance héraclitéenne de la pensée 
de Platon à partir précisément d’Aristote, qu’il considère comme un témoin plutôt fiable 
à cet égard. 

24 Ce qui explique, en plus de leur inventivité ordinaire, la grande disparité de vues 
que l’on rencontre chez les interprètes, qui sont allés parfois à l’encontre du bon sens 
exégétique, voire du bon sens tout court. Tel est notamment le cas de Katz 2017, p. 32 qui 
fait de la relation qu’un propre (en l’occurrence, la faculté d’apprendre à lire et à écrire) 
entretient avec ce dont il est la propriété exclusive (l’homme) le fondement de l’impossi-
bilité de séparer une substance (l’homme) d’une de ses propriétés (son aptitude à être 
alphabétisé), ce qui peut intriguer le lecteur mais ne l’éclaire guère au sujet de la question 
de savoir ce que, pour Aristote, être séparé veut dire et, tout particulièrement, si les Idées 
peuvent exister séparément des particuliers. Quoique relativement ancien, Mabbott 1926 
n’a rien perdu de son intérêt  ; deux monographies non plus, à savoir Chen 1940 et 
 Spellman 1995  ; de même que deux textes à peu près contemporains de M.-D. Philippe 
(le premier surtout), à savoir Philippe 1948 et 1949. De la production francophone, en 
l’occurrence fort riche, mentionnons de Strycker 1955  ; Bastit 1992 et, surtout, 
Dufour 1999. À côté d’autres études entièrement consacrées à la notion (cf., e.g., 
Gianni 1987, Abbate 1999, ou encore Corkum 2008), on mentionnera spécialement la 
controverse qui a opposé un temps G. Fine et D.R. Morrison  : Fine 1984, Morrison 1985a 
et 1985b  ; Fine 1985, Morrison 1985c. 



44 L. GAZZIERO

[T4] Aristotelis Metaphysica, M, 10, 1086b 16-19 (cf. le ὡς φαμέν en Z, 
12, 1037b 27)  : «  εἰ μὲν γάρ τις μὴ θήσει τὰς οὐσίας εἶναι κεχωρισμέ-
νας, καὶ τὸν τρόπον τοῦτον ὡς λέγεται τὰ καθ’ ἕκαστα τῶν ὄντων, ἀναι-
ρήσει τὴν οὐσίαν ὡς βουλόμεθα λέγειν [si on ne pose pas que les subs-
tances sont séparées et qu’elles sont séparées de la manière dont on dit que 
les étants particuliers le sont, on détruit la substance au sens où nous l’en-
tendons]  ». 

CHIARO-SCURO. Si on peut se faire une idée somme toute assez précise 

des principaux griefs d’Aristote à l’encontre des partisans des Formes, 

force est de reconnaître en revanche que quelques-unes au moins de ses 

objections sont tout sauf transparentes ou, si l’on veut, elles ne sont plus 

aussi transparentes qu’elles devaient l’être pour Aristote et pour le cercle 

des ses premiers auditeurs et lecteurs. Le même constat vaut – à plus forte 

raison – pour les détails d’un nombre d’arguments auxquels les philo-

sophes des Idées avaient recours et qu’Aristote réfute souvent de façon 

expéditive. Pour ne prendre – une dernière fois – qu’un seul exemple, il 

n’est que de penser à l’une des pièces maîtresses de ce dossier, à savoir 

le réquisitoire qu’on peut lire – à quelques variations mineures près – 

dans les livres A et M des Métaphysiques25. Ce dernier se caractérise 

à la fois par une allure récapitulative et un style laconique où la part de 

l’implicite défie la possibilité même d’une lecture interne en vouant 

à l’échec tout effort d’expliquer le texte de manière autarcique, c’est-à-dire 

à la lumière des seules indications qu’il livre, voire même des indications 

qu’on peut glaner ailleurs dans le corpus des écrits d’école d’Aristote  : 

[T5] Aristotelis Metaphysica, A, 9, 990b 8-22 (≈ M, 4, 1079a 4-19)  : «  ἔτι 
δὲ καθ’ οὓς τρόπους [9] δείκνυμεν ὅτι ἔστι τὰ εἴδη, κατ’ οὐθένα φαίνε-
ται τούτων· ἐξ [10] ἐνίων μὲν γὰρ οὐκ ἀνάγκη γίγνεσθαι συλλογισμόν, 
ἐξ ἐνίων [11] δὲ καὶ οὐχ ὧν οἰόμεθα τούτων εἴδη γίγνεται. κατά τε γὰρ 
[12] τοὺς λόγους τοὺς ἐκ τῶν ἐπιστημῶν εἴδη ἔσται πάντων ὅσων [13] 

25 On peut considérer les deux chapitres d’un seul tenant dans la mesure où ils sont 
solidaires des mêmes préoccupations généalogiques et visent la doctrine des Idées dans sa 
physionomie originale, c’est-à-dire telle qu’elle était professée par ses premiers partisans 
indépendamment des réflexions sur la nature des Nombres (M, 4, 1078b 9-12). L’intérêt 
pour les parallèles que les deux sections présentent a pris de l’essor, puis est retombé avec 
l’engouement pour les solutions de continuité génétique – en l’occurrence, l’alternance, 
passablement irrégulière au demeurant, entre verbes à la première et à la troisième per-
sonne du pluriel – qui a dominé pour un temps les débats entre spécialistes d’Aristote  : 
cf., e.g., Jaeger 1923, p. 175-199 et 1965  ; Cherniss 1944, p. 490  ; Merlan 1946; 
 Jannone 1955  ; Düring 1966, p. 286  ; Ryle 1968  ; Dumoulin 1986, p. 70  ; Berti 1987  ; 
Donini 1995b, p. 32. 



 PAS TOUT À FAIT PERDU, PAS TOUT À FAIT RETROUVÉ 45

ἐπιστῆμαι εἰσί, καὶ κατὰ τὸ ἓν ἐπὶ πολλῶν καὶ τῶν [14] ἀποφάσεων, 
κατὰ δὲ τὸ νοεῖν τι φθαρέντος τῶν φθαρτῶν· [15] φάντασμα γάρ τι τού-
των ἔστιν. ἔτι δὲ οἱ ἀκριβέστατοιτῶν λόγων [16] οἱ μὲν τῶν πρός τι 
ποιοῦσιν ἰδέας, ὧν οὔ φαμεν εἶναι καθ’ [17] αὑτὸ γένος, οἱ δὲ τὸν τρίτον 
ἄνθρωπον λέγουσιν. ὅλως τε [18] ἀναιροῦσιν οἱ περὶ τῶν εἰδῶν λόγοι ἃ 
μᾶλλον εἶναι βουλόμεθα [19] οἱ λέγοντες εἴδη τοῦ τὰς ἰδέας εἶναι· συμ-
βαίνει γὰρ μὴ [20] εἶναι τὴν δυάδα πρώτην ἀλλὰ τὸν ἀριθμόν, καὶ τὸ 
πρός τι [21] τοῦ καθ’ αὑτό, καὶ πάνθ’ ὅσα τινὲς ἀκολουθήσαντες ταῖς 
περὶ [22] τῶν εἰδῶν δόξαις ἠναντιώθησαν ταῖς ἀρχαῖς [de plus, aucune 
des manières par lesquelles nous prouvons qu’il y a des Idées ne rend cela 
manifeste. En effet, dans certains cas, le syllogisme ne conclut pas de façon 
nécessaire  ; dans d’autres cas, en revanche, il s’ensuit qu’il y a des Idées 
même pour des choses pour lesquelles nous pensons qu’il n’y a pas d’Idée. 
En effet, des arguments à partir des sciences il résulte qu’il y aura des Idées 
de tous les objets des sciences  ; et de l’unité d’une pluralité il résultera qu’il 
y a des Idées même de négations  ; et de la pensée de quelque chose après 
sa corruption, il résultera qu’il y a des Idées même d’entités qui ont péri, 
puisqu’il en existe une certaine image. De plus, les arguments les plus 
rigoureux tantôt produisent des Idées de relatifs, dont nous disons que le 
genre n’est pas par soi, tantôt entraînent le troisième homme. Dans l’en-
semble, les arguments en faveur des Idées détruisent des choses dont l’exis-
tence nous tient à cœur davantage que celle que nous prêtons aux Idées. De 
fait, il en résulte que ce n’est pas la Dyade qui est première, mais le nombre 
et que le relatif est antérieur à ce qui est par soi, ainsi que toutes les consé-
quences contraires aux principes auxquelles ont abouti certains adeptes des 
doctrines autour des Idées]  ». 

Ces quelques lignes ont laissé les lecteurs – tout spécialistes ou tout 

profanes qu’ils soient par ailleurs – avec davantage de questions que de 

réponses26. En vrac et sans souci particulier d’exhaustivité on évoquera 

de suite celles qu’il serait loisible de prendre comme fils conducteurs 

pour s’orienter dans les maints débats que ce texte a suscités  : combien 

de familles d’arguments visant à prouver que les Idées existent Aristote 

discute-t-il au juste ici  ? À compter qu’ils ne présentent pas les deux 

défauts à la fois, quels raisonnements n’infèrent pas de manière néces-

saire la conclusion que les Idées existent et quels raisonnements prouvent 

qu’il y a des Idées aussi et surtout dans des cas où cette conclusion serait 

à éviter de l’avis même des partisans des Idées  ? Quand est-ce que le fait 

26 Pas de règle sans exception  : par un exercice de raréfaction micrologique dont la 
virtuosité n’a pas vraiment d’égal dans la littérature plus et moins récente, Frede 2012 s’est 
affranchie de toute figure imposée en évitant chacune des interrogations que nous allons 
rappeler de suite. 



46 L. GAZZIERO

d’admettre qu’il y a une Idée de quelque chose pose davantage de pro-

blèmes qu’il ne permet d’en résoudre  ? Les arguments tirés des sciences, 

de l’unité d’une multiplicité et de la pensée de choses qui ne sont plus 

présentent-ils plutôt le premier ou plutôt le deuxième défaut, ou pré-

sentent-ils les deux défauts à la fois  ? Combien d’arguments les plus 

rigoureux Aristote vise ici et lesquels  ? Pourquoi les qualifie-t-il de 

plus rigoureux et par rapport à quels autres raisonnements parmi ceux 

auxquels les partisans des Idées avaient recours pour prouver que les 

Idées existent  ? Comment distinguer les arguments les plus rigoureux de 

ceux qui les précèdent immédiatement  ? Qu’est-ce que «  relatif  » veut 

dire ici et pourquoi faut-il éviter de poser des Idées de relatifs  ? Qu’est-

ce que le «  troisième homme  » au juste  ? Est-ce que le fait de produire 

des Idées de relatifs et le fait de donner lieu au «  troisième homme  » sont 

deux inconvénients mutuellement exclusifs, si bien que les arguments 

plus rigoureux qui amènent à admettre des Idées de relatifs ne tombent 

sous le coup du «  troisième homme  » et réciproquement, ou bien est-ce 

que les mêmes arguments plus rigoureux sont susceptibles de présenter 

l’un et l’autre inconvénient à la fois  ? Est-ce que les arguments qu’Aris-

tote évoque juste avant de faire allusion aux arguments les plus rigoureux 

ni ne conduisent à poser des Idées de relatifs ni n’entraînent le «  troi-

sième homme  », ou bien sont-ils défaillants alternativement sous un rap-

port ou sous l’autre, voire sous les deux rapports à la fois  ? etc. 

Τεθρύληται γὰρ τὰ πολλὰ καὶ ὑπὸ τῶν ἐξωτερικῶν λόγων. Si l’on 

se posait la question de savoir pourquoi, en l’occurrence, Aristote est allé 

si vite en besogne, on pourrait être tenté de suivre une suggestion qu’il 

fait lui-même et considérer qu’il s’est contenté de résumer ici une matière 

qu’il avait abordée, voire discutée en quelque détail ailleurs27  : 

27 Nous comprenons ici l’extériorité des ἐξωτερικοὶ λόγοι en nous tenant à l’écart des 
hypothèses les plus spéculatives telle, e.g., la liminarité apéritive des exposés en question, 
qui précéderaient en guise d’introduction ou de préambule au sein des mêmes écrits les 
passages qui les mentionnent (Jannone 1955, 1959 et 1995) – ce qui est, en l’occurrence, 
d’autant moins plausible qu’il s’agit au mot près (ou presque) du même exposé… en la 
rigueur des termes, s’il fallait parler d’«  élargissement  », comme le fait Jannone, cela 
vaudrait moins pour le discours qui précède (A, 9) – ἐξωτερικός au sens où Jannone 
l’entend donc – que pour celui qui suit (M, 4), lequel ajoute, en 1079b 3-11, un argument 
contre les partisans des Idées qu’on ne lit pas dans le premier passage. La connotation 
d’ἐξωτερικός que l’on retiendra ici est donc celle qui renvoie à la production littéraire 
qu’Aristote aurait destinée à une circulation plus large que celle des écrits où il s’adressait 
à son entourage immédiat, dialogues et traités dans lesquels les mêmes sujets qu’étudient 
les écrits d’école étaient cependant traités de manière assez satisfaisante pour qu’Aristote 



 PAS TOUT À FAIT PERDU, PAS TOUT À FAIT RETROUVÉ 47

[T6] Aristotelis Metaphysica, M, 1, 1076a 10-29  : «  ἐπεὶ δ’ ἡ σκέψις ἐστὶ 
πότερον ἔστι τις παρὰ τὰς αἰσθητὰς οὐσίας ἀκίνητος καὶ ἀΐδιος ἢ οὐκ 
ἔστι, καὶ εἰ ἔστι τίς ἐστι, πρῶτον τὰ παρὰ τῶν ἄλλων λεγόμενα θεωρη-
τέον, ὅπως εἴτε τι μὴ καλῶς λέγουσι, μὴ τοῖς αὐτοῖς ἔνοχοι ὦμεν, καὶ 
εἴ τι δόγμα κοινὸν ἡμῖν κἀκείνοις, τοῦτ’ ἰδίᾳ μὴ καθ’ ἡμῶν δυσχεραί-
νωμεν· ἀγαπητὸν γὰρ εἴ τις τὰ μὲν κάλλιον λέγοι τὰ δὲ μὴ χεῖρον. δύο 
δ’ εἰσὶ δόξαι περὶ τούτων· τά τε γὰρ μαθηματικά φασιν οὐσίας εἶναί 
τινες, οἷον ἀριθμοὺς καὶ γραμμὰς καὶ τὰ συγγενῆ τούτοις, καὶ πάλιν τὰς 
ἰδέας. ἐπεὶ δὲ οἱ μὲν δύο ταῦτα γένη ποιοῦσι, τάς τε ἰδέας καὶ τοὺς 
μαθηματικοὺς ἀριθμούς, οἱ δὲ μίαν φύσιν ἀμφοτέρων, ἕτεροι δέ τινες 
τὰς μαθηματικὰς μόνον οὐσίας εἶναί φασι, σκεπτέον πρῶτον μὲν περὶ 
τῶν μαθηματικῶν, μηδεμίαν προστιθέντας φύσιν ἄλλην αὐτοῖς, οἷον 
πότερον ἰδέαι τυγχάνουσιν οὖσαι ἢ οὔ, καὶ πότερον ἀρχαὶ καὶ οὐσίαι 
τῶν ὄντων ἢ οὔ, ἀλλ’ ὡς περὶ μαθηματικῶν μόνον εἴτ’ εἰσὶν εἴτε μὴ εἰσί, 
καὶ εἰ εἰσὶ πῶς εἰσίν· ἔπειτα μετὰ ταῦτα χωρὶς περὶ τῶν ἰδεῶν αὐτῶν 
ἁπλῶς καὶ ὅσον νόμου χάριν· τεθρύληται γὰρ τὰ πολλὰ καὶ ὑπὸ τῶν 
ἐξωτερικῶν λόγων, κτλ. [puisque nous recherchons s’il existe ou s’il 
n’existe pas une substance immobile et éternelle distincte des substances 
sensibles et, si elle existe, ce qu’elle est, il faut tout d’abord considérer ce 
que les autres ont dit, de sorte que, s’ils ont dit quelque chose d’erroné, nous 
ne tombions pas dans les mêmes erreurs, et, au cas où nous partagerions un 
point de doctrine avec eux, nous ne soyons pas en conflit avec nous-mêmes, 
car il faut s’estimer heureux d’avoir raison sur certains points et de ne pas 
avoir tort sur les autres. Or, il y a deux opinions au sujet des choses qui 
nous occupent  : certains affirment que les objets mathématiques – tels les 
nombres, les lignes et les choses du même genre – sont des substances, tout 
comme le sont les Idées. Puisque les uns considèrent que les Idées et les 
nombres mathématiques relèvent de deux genres différents, alors que 
d’autres considèrent que les Idées et les nombres mathématiques ont la 
même nature, et que d’autres encore pensent que seuls les nombres mathé-
matiques sont des substances, il nous faut tout d’abord examiner les objets 
mathématiques seuls, sans leur ajouter aucune autre nature en se demandant 
par exemple s’il leur échoit d’être des Idées ou pas, ou encore s’ils sont ou 
pas les principes et la substance des étants. On étudiera les objets mathé-
matiques uniquement comme objets mathématiques en se demandant s’ils 
existent ou pas et, s’ils existent, de quelle manière ils existent. Ensuite, 
après cela, il faudra s’interroger séparément sur les Idées elles-mêmes et le 
faire pour autant que le sujet l’exige. En effet, nous en avons beaucoup 
traité aussi dans les écrits mis en circulation]  ». 

En l’état de nos sources il nous est virtuellement impossible de vérifier 

si et dans quelle mesure c’était dans les dialogues qu’Aristote manifestait 

les relaye dans une forme ramassée (cf. Ethica nicomachea, I, 13, 1102a 26-28 et VI, 4, 
1140a 1-5). 



48 L. GAZZIERO

avec le plus de clarté le peu de sympathie qu’il avait pour la doctrine des 

Idées28. Une autre source semi-canonique, à savoir le traité qu’Aristote 

aurait consacré aux Idées de Platon, demeure la piste la plus promet-

teuse  ; la plus battue aussi, comme en témoigne l’intérêt précoce et 

durable que les spécialistes de l’Aristote perdu lui ont consacré depuis 

près de deux siècles29. Et, de fait, le Περὶ ἰδεῶν s’avère un témoin incon-

tournable pour peu que l’on s’efforce de reconstituer le complexe d’argu-

ments et de contre-arguments dont [T5], qu’on vient de citer, est le reflet, 

encore qu’exsangue. 

Τρίτος ἄνθρωπος (CORPUS ARISTOTELICUM). Il n’est que de penser 

à l’élément qui – plus que tout autre – a polarisé les attentions, à savoir 

28 Dans sa réfutation des arguments de Proclus en faveur de la thèse de l’éternité du 
monde, Jean Philopon reporte – faut-il croire à la lettre («  ταῦτά φησιν ἐπὶ λέξεως  » 
précise-t-il en De aeternitate mundi contra Proclum, 31.12  ; il est tout à fait possible que 
Jean Philopon utilise la tournure en pleine connaissance de cause, car il lui arrive de la 
nuancer ailleurs, en 48.7-11 par exemple, où il se fait fort de l’opinion des philosophes les 
plus éminents et, notamment, d’Alexandre d’Aphrodise, qui soutient presque mot à mot, 
σχεδὸν ἐπὶ λέξεως précisément, les mêmes chose qu’il a dites) – un mot de Proclus, qu’il 
commence par louer pour avoir eu l’honnêteté de reconnaître le désaccord entre Platon et 
Aristote sur bien des points et, tout particulièrement, au sujet de l’hypothèse des Idées  : 
«  καὶ αὐτὸς δὲ ὁ Πρόκλος ἐν πολλοῖς τε ἄλλοις τὴν τῶν φιλοσόφων διαφωνίαν <καὶ> 
διαφερόντως <ἐν> τῇ περὶ τῶν ἰδεῶν ὑποθέσει φιλαλήθως ὡμολόγηκεν [Proclus lui-
même, dans son amour pour la vérité, convient que etc.]  » (De aeternitate mundi contra 
Proclum, 31.7-9). Aussi, Philopon nous apprend que, dans un traité perdu, intitulé Examen 
des critiques d’Aristote à l’encontre du Timée de Platon (ἐπίσκεψις τῶν πρὸς τὸν Πλά-
τωνος Τίμαιον ὑπ’ Ἀριστοτέλους ἀντειρημένων), Proclus écrivait que, dans ses dialo-
gues, Aristote affichait très clairement son incapacité à éprouver de la sympathie pour le 
dogme platonicien  : «  ἐν τοῖς διαλόγοις σαφέστατα κεκραγὼς μὴ δύνασθαι τῷ δόγματι 
τούτῳ συμπαθεῖν, κἄν τις αὐτὸν οἴηται διὰ φιλονεικίαν ἀντιλέγειν [dans les dialogues 
Aristote proclamait de la manière la plus manifeste qu’il ne pouvait pas partager le senti-
ment de Platon pour cette doctrine, même si l’on pense qu’il le contredisait par goût de la 
querelle]  » (De aeternitate mundi contra Proclum, 32.5-8).

29 On mentionnera notamment les travaux pionniers de C.A. Brandis (Brandis 1823), 
A. Bournot (Bournot 1853, p. 3-6) et L. Robin (Robin 1908, p. 15-25 et 603-605), ainsi 
que ceux qui les ont relayés, surtout à l’époque où l’on attendait de la reconstruction du 
Περὶ ἰδεῶν qu’elle livre l’une des clés de l’évolution de la pensée d’Aristote  : Karpp 1933  ; 
Philippson 1936  ; Wilpert 1940 et 1949  ; Cherniss 1944, p. 226-318  ; Mansion 1949 et 
1950  ; Owen 1957  ; Berti 1962, p. 196-249  ; Leszl 1975  ; Isnardi-Parente 1981. Après 
quelque cinquante ans de bons et loyaux services, l’édition des fragments du Περὶ ἰδεῶν 
que D. Harlfinger avait publié dans Leszl 1975, peut être désormais être utilisée en paral-
lèle avec l’édition du premier livre du commentaire d’Alexandre d’Aphrodise à la Méta-
physique d’Aristote publiée récemment par P. Golitsis, auquel on se référera notamment 
pour la discussion des rapports entre la recensio vulgata et la recension altera ( Golitsis 2014 
et 2016). 



 PAS TOUT À FAIT PERDU, PAS TOUT À FAIT RETROUVÉ 49

l’argument dit du «  troisième homme  »30. On saurait difficilement sous-

estimer son importance aux yeux d’Aristote. Celui-ci devait considérer le 

τρίτος ἄνθρωπος une objection assez formidable à l’encontre des Idées 

pour qu’il la démarque des autres en la mentionnant comme représenta-

tive de la batterie de difficultés qu’on peut soulever contre les partisans 

des Idées  : 

[T7] Aristotelis Metaphysica, Z, 13, 1038b 35 - 1039a 3  : «  φανερὸν ὅτι 
οὐδὲν τῶν καθόλου ὑπαρχόντων οὐσία ἐστί, καὶ [1039a] ὅτι οὐδὲν 
σημαίνει τῶν κοινῇ κατηγορουμένων τόδε τι, ἀλλὰ τοιόνδε. εἰ δὲ μή, 
ἄλλα τε πολλὰ συμβαίνει καὶ ὁ τρίτος ἄνθρωπος [il est manifeste qu’au-
cun attribut universel n’est une substance et que rien de ce qui se prédique 
en commun ne signifie un ceci, mais quelque chose de tel ou tel. Dans le 
cas contraire, il s’ensuit bien des choses, notamment le “troisième 
homme”]  ». 

Quoique parfaitement aligné avec les autres textes aristotéliciens qui 

font de la promotion des universaux au rang de substances séparées la 

pierre d’achoppement de la théorie des Idées, [T7] ne nous éclaire pas 

plus que [T5] sur l’argument du «  troisième homme  » lui-même, si ce 

n’est pour nous rappeler qu’il est le parangon des problèmes dans les-

quelles on s’enferme dès lors qu’on accorde à l’universel une existence 

à part des individus dont il se dit en commun31. 

Le troisième et dernier lieu du corpus où il est fait mention du τρίτος 

ἄνθρωπος, confirme la mise en garde d’Aristote à l’encontre de la réifi-

cation des universaux, mais ne s’avère pas non plus très informatif au 

sujet des ressorts et mécanismes du raisonnement qui conclut qu’il y 

a un troisième homme en plus et à côté des hommes particuliers et de 

l’homme lui-même. À la limite, [T8] ajoute une complication supplémen-

taire dans la mesure où il présente le τρίτος ἄνθρωπος comme un para-

logisme lié à la forme de l’expression  ; ce qui a conduit certains à exclure 

30 On a caressé le rêve d’écrire une histoire du «  troisième homme  », un objet com-
plexe aux genèses multiples s’il en est, un argument surtout dont l’architecture et le fonc-
tionnement ne sont pas toujours et partout les mêmes (c’est notamment le cas du Moyen 
Âge de langue et culture latine, comme Ebbesen 2011 l’a montré le premier). Pour ne s’en 
tenir qu’à son avatar aristotélicien, on signalera aux fins d’une tout première orientation 
dans la riche littérature au sujet  : Wilpert 1941  ; Lugarini 1954; Owen 1960  ; Kung 1981  ; 
Sharma 2005  ; di Lascio 2007  ; Forcignanò 2017, p. 273-290. 

31 Même si l’interprétation de [T7] n’est pas spécialement controversée, le chapitre 
d’où [T7] est tiré est, lui, très disputé. Pour une première reconnaissance, cf. Woods 1967  ; 
Code 1978  ; Burnyeat 2001  ; Gill 2001  ; Galluzzo 2004. 



50 L. GAZZIERO

qu’il puisse s’agir du même «  troisième homme  » qu’on lit en [T5] et 

[T7] ou bien à soupçonner Aristote, sinon d’utiliser deux poids et deux 

mesures, à tout le moins de nourrir des sentiments plutôt ambigus à l’égard 

de l’argument32  :

[T8] Aristotelis Sophistici elenchi, 22, 178b 36 - 179a 10  : «  καὶ ὅτι ἔστι 
τις τρίτος ἄνθρωπος παρ’ αὐτὸν καὶ τοὺς καθ’ ἕκαστον· τὸ γὰρ ἄνθρω-
πος καὶ ἅπαν τὸ κοινὸν οὐ τόδε τι ἀλλὰ τοιόνδε τι ἢ πρός τι ἢ τῶν 
τοιούτων τι σημαίνει. ὁμοίως δὲ καὶ ἐπὶ τοῦ [179a] Κορίσκος καὶ Κορί-
σκος μουσικός, πότερον ταὐτὸν ἢ ἕτερον; τὸ μὲν γὰρ τόδε τι, τὸ δὲ 
τοιόνδε σημαίνει, ὥστ’ οὐκ ἔστιν αὐτὸ ἐκθέσθαι. οὐ τὸ ἐκτίθεσθαι 
δὲ ποιεῖ τὸν τρίτον ἄνθρωπον, ἀλλὰ τὸ ὅπερ τόδε τι εἶναι συγχωρεῖν· 
οὐ γὰρ ἔσται τόδε τι εἶναι, ὥσπερ Καλλίας, καὶ ὅπερ ἄνθρωπός ἐστιν. 
οὐδ’ εἴ τις τὸ ἐκτιθέμενον μὴ ὅπερ τόδε τι εἶναι λέγοι ἀλλ’ ὅπερ ποιόν, 
οὐδὲν διοίσει· ἔσται γὰρ τὸ παρὰ τοὺς πολλοὺς ἕν τι, οἷον τὸ ἄνθρωπος. 
φανερὸν οὖν ὅτι οὐ δοτέον τόδε τι εἶναι τὸ κοινῇ κατηγορούμενον ἐπὶ 
πᾶσιν, ἀλλ’ ἤτοι ποιὸν ἢ πρός τι ἢ ποσὸν ἢ τῶν τοιούτων τι σημαίνειν 
[et <l’argument> qu’il y a un troisième homme en plus de l’homme lui-
même et des particuliers. En effet, l’homme, ainsi que tout ce qui est com-
mun, ne signifie pas un ceci mais telle qualité, telle quantité, un relatif ou 
encore quelque chose de la sorte. <Il en va> de même au sujet de [179a] 
“Coriscus et Coriscus cultivé  : sont-ils identiques ou différents  ?”, <où> 
l’un <scil. Coriscus> signifie un ceci, l’autre <scil. cultivé> telle qualité, si 
bien qu’il n’est pas possible de le séparer. D’ailleurs, ce n’est pas le fait de 
poser à part qui produit le troisième homme mais le fait de concéder qu’il 
s’agit d’un ceci  ; en effet, il n’est pas possible qu’à l’instar de Callias, ce 
qu’est l’homme soit également un ceci. Et si quelqu’un disait que ce qui est 
posé à part n’existe pas comme un ceci mais comme une qualité, cela ne 
changera rien  : il y aura, en effet, quelque chose d’un à côté de la multipli-
cité, l’homme par exemple. Il est donc manifeste qu’il ne faut pas accorder 
que ce qui se prédique en commun de tous soit un ceci mais qu’il signifie 
ou bien une qualité ou bien un relatif, ou bien une quantité, ou encore 
quelque chose de la sorte]  ». 

Sans entrer dans les détails d’un texte où pratiquement chaque étape 

pose un, voire plusieurs problèmes d’interprétation33, on conviendra 

aisément qu’en [T8] Aristote ne se soucie guère d’exposer le τρίτος 

32 Dorion 1995, p. 360 évoque l’ambivalence du jugement d’Aristote à l’endroit du 
«  troisième homme  ». Di Lascio 2004, p. 41 exclut qu’il s’agit du même argument dont 
[T8] aurait dénoncé le caractère fallacieux et dont Aristote ferait un usage opportuniste 
ailleurs. 

33 Les réponses valent ce qu’elles valent, mais la section «  Fere quot sententiae tot 
obstacula  » de Gazziero 2010, p. 194-211 pose toutes – ou presque toutes – les 
questions. 



 PAS TOUT À FAIT PERDU, PAS TOUT À FAIT RETROUVÉ 51

 ἄνθρωπος pour lui-même, moins encore d’analyser un tant soit peu en 

détail son articulation conceptuelle. En revanche, il consacre une atten-

tion tout particulière aux moyens d’éviter ce qu’il devait tenir pour une 

passe argumentative assez connue pour que le rappel de son intitulé ou, 

en l’occurrence, de sa conclusion suffise à l’identifier comme telle. De 

fait, alors même qu’Aristote omet de reporter l’argument – il ne fait au 

juste que rappeler le résultat auquel il est censé aboutir (178b 36-37  : 

«  ὅτι ἔστι τις τρίτος ἄνθρωπος παρ’ αὐτὸν καὶ τοὺς καθ’ ἕκαστον  ») – 

il martèle, à bien deux reprises dans l’espace de quelques lignes seule-

ment, la consigne qui permet de le déjouer (178b 38-39  : «  ἅπαν τὸ 

κοινὸν οὐ τόδε τι ἀλλὰ τοιόνδε τι ἢ πρός τι ἢ τῶν τοιούτων τι σημαί-
νει  », 179a 8-10  : «  οὐ δοτέον τόδε τι εἶναι τὸ κοινῇ κατηγορούμενον 

ἐπὶ πᾶσιν, ἀλλ’ ἤτοι ποιὸν ἢ πρός τι ἢ ποσὸν ἢ τῶν τοιούτων τι 
σημαίνειν  »). Aussi, tout ce que [T8] nous apprend au sujet de l’argu-

ment du «  troisième homme  » c’est la même leçon qu’on a tirée ailleurs 

(notamment en lisant [T7]), à savoir  : aussi longtemps qu’on ne fait pas 

de l’universel quelque chose qui existe à l’état séparé, c’est-à-dire un 

τόδε τι tout comme les particuliers dont il se prédique en commun, il n’y 

a pas grand-chose à craindre du côté du τρίτος ἄνθρωπος. On peut très 

bien poser quelque chose d’un par rapport à une multiplicité (e.g., 

l’homme lui-même qui se dit en commun des hommes singuliers), mais 

pour peu que l’on se garde d’en faire en plus une entité à part ou séparée, 

cela n’entraînera pas le «  troisième homme  » dans la mesure où – comme 

le déclare Aristote sans vraiment expliquer pourquoi – «  οὐ τὸ ἐκτίθε-
σθαι δὲ ποιεῖ τὸν τρίτον ἄνθρωπον, ἀλλὰ τὸ ὅπερ τόδε τι εἶναι συγ-
χωρεῖν  » (179a 3-4). 

Τρίτος ἄνθρωπος (Περὶ ἰδεῶν). On comprend dès lors l’intérêt sans 

cesse renouvelé qu’un passage du traité perdu d’Aristote sur les Idées 

– tel qu’Alexandre d’Aphrodise l’emprunte ou le reformule à partir du 

Περὶ ἰδεῶν (nous reviendrons sur l’alternative qui peut demeurer ouverte 

pour l’instant) – a suscité auprès des lecteurs de [T5], [T7] and [T8]  : 

[T9] Alexandri Aphrodisiensis Commentarius in Libros Metaphysicos Aris-
totelis, 84.23 - 85.4  : «  δείκνυται καὶ οὕτως ὁ τρίτος ἄνθρωπος. εἰ τὸ 
κατηγορούμενόν τινων πλειόνων ἀληθῶς καὶ ἔστιν ἄλλο παρὰ τὰ ὧν 
κατηγορεῖται, κεχωρισμένον αὐτῶν (τοῦτο γὰρ ἡγοῦνται δεικνύναι οἱ 
τὰς ἰδέας τιθέμενοι· διὰ τοῦτο γάρ ἐστί τι αὐτοάνθρωπος κατ’ αὐτούς, 
ὅτι ὁ ἄνθρωπος κατὰ τῶν καθ’ ἕκαστα ἀνθρώπων πλειόνων ὄντων ἀλη-
θῶς κατηγορεῖται καὶ ἄλλος τῶν καθ’ ἕκαστα ἀνθρώπων ἐστίν) – ἀλλ’ εἰ 



52 L. GAZZIERO

τοῦτο, ἔσται τις τρίτος ἄνθρωπος. εἰ γὰρ ἄλλος ὁ κατηγορούμενος ὧν 
κατηγορεῖται, καὶ κατ’ ἰδίαν ὑφεστώς, κατηγορεῖται δὲ κατά τε τῶν 
καθ’ ἕκαστα καὶ κατὰ τῆς ἰδέας ὁ ἄνθρωπος, [85] ἔσται τις τρίτος 
ἄνθρωπος παρά τε τὸν καθ’ ἕκαστα καὶ τὴν ἰδέαν· οὕτως δὲ καὶ τέταρτος 
ὁ κατά τε τούτου καὶ τῆς ἰδέας καὶ τῶν καθ’ ἕκαστα κατηγορούμενος, 
ὁμοίως δὲ καὶ πέμπτος, καὶ τοῦτο ἐπ’ ἄπειρον [on prouve le “troisième 
homme” aussi de cette façon  : si ce qui se prédique avec vérité de plusieurs 
est aussi autre que ceux dont il se prédique, séparé de ceux-ci (voilà ce que 
pensent prouver ceux qui posent les Idées  : la raison pour laquelle, en effet, 
il y a pour eux quelque chose qui est l’Homme en soi, c’est que l’homme 
se prédique avec vérité des hommes particuliers, qui sont plusieurs, et il est 
autre que les hommes particuliers) – mais s’il en est ainsi, il y aura un 
certain “troisième homme”. Si, en effet, l’homme que l’on prédique est 
autre que ceux dont il se prédique et qu’il subsiste en propre, si d’autre part 
l’homme se prédique des particuliers et de l’Idée, il y a aura un certain 
“troisième homme” à part du particulier et de l’Idée. Ainsi qu’il y en aura 
un quatrième qui se prédique de celui-ci, de l’Idée et des particuliers  ; de 
même qu’un cinquième et cela à l’infini]  ». 
[T9bis] Alexandri Aphrodisiensis Commentarius in Libros Metaphysicos 
Aristotelis, 85.11-12  : «  τῇ δὲ τελευταίᾳ < τοῦ τρίτου ἀνθρώπου ἐξηγή-
σει > αὐτὸς ἔν τε τῷ A Περὶ ἰδεῶν καὶ ἐν τούτῳ μετ’ ὀλίγον [Aristote 
s’est servi de la dernière formulation du “troisième homme” dans le pre-
mier livre du traité sur les Idées et ici même un peu plus loin]  ». 

On voit bien pourquoi [T9] est du plus grand secours dans la recons-

truction du «  troisième homme  ». De fait, il livre la clé qui permet de 

relier les autres textes qui mentionnent l’argument en leur conférant une 

lisibilité qu’ils n’ont pas ou qu’ils n’ont plus par eux-mêmes. [T9] permet 

surtout d’adosser les remarques ponctuelles qu’Aristote formule au sujet 

du τρίτος ἄνθρωπος à une séquence argumentative dont on pourra certes 

discuter si les présupposés et l’agencement sont légitimes ou pas, mais 

dont on peut au moins savoir – grâce à [T9] précisément – à quoi ils 

ressemblent au juste. Aussi ce que nous lisons chez Alexandre c’est l’in-

férence conditionnelle qui porte le «  troisième homme  » en sous-main, 

à savoir  : dans la mesure où les hommes particuliers – parce qu’ils sont 

des particuliers – et l’Homme en soi – parce que «  τῶν γὰρ καθ’ ἕκα-
στον ἡ ἰδέα, ὡς φασί, καὶ χωριστή [comme ils le disent, l’Idée fait 

partie des choses particulières et séparées]  » (Metaphysica, Z, 14, 1040a 

8-9) – entretiennent une relation symétrique sous le rapport de la sépara-

tion qui en fait des êtres qui existent tous à part les uns des autres, il 

devient par là même possible de les inclure dans une nouvelle multipli-

cité, dont le «  troisième homme  » constitue l’unité tout comme l’Idée 



 PAS TOUT À FAIT PERDU, PAS TOUT À FAIT RETROUVÉ 53

d’homme constituait l’unité de la multiplicité des hommes singuliers… 

et ainsi de suite, récursivement, à l’infini dans une spirale inflationniste 

qui condamne les philosophes des Idées à démultiplier le mobilier onto-

logique du monde par le geste même qui vise, au contraire, à réduire 

l’état de dispersion dans lequel se trouve le monde sensible en ramenant 

le multiple à l’unité. 

Comme on sait, il s’agit là – pour Aristote (et pour ceux qui revisite-

ront après lui le motif de l’illusion grammaticale à l’origine de certaines 

erreurs métaphysiques, cf. note 35 ci-dessous) – d’une méprise qui n’a 

rien d’arbitraire. Elle est, au contraire, assez naturelle et s’explique par 

le fait que le langage ne permet pas de discerner entre ce qui est là, ce 

qui ne l’est pas, ou encore ce qui n’existe pas de façon aussi robuste que 

les choses qu’on peut voir, entendre ou toucher. De fait, nous signifions 

couramment tout ce à quoi nous nous référons comme s’il s’agissait de 

quelque chose de bien concret, quelque chose qu’on peut pointer du 

doigt34  : 

[T10] Aristotelis Sophistici elenchi, 6, 168a 25-26  : «  σύνηθες γὰρ τὸ 
πάντα ὡς τόδε τι σημαίνειν [il est en effet courant de signifier toutes 
choses comme s’il s’agissait de choses concrètes]  ». 

C’est pourquoi aussi longtemps qu’on se règle sur nos habitudes lin-

guistiques ou que l’on abonde dans leur sens, on aura le plus grand mal 

à faire la part des choses sous la surface uniforme des mots  : 

[T11] Aristotelis Sophistici elenchi, 7, 169a 29-36  : «  τῶν δὲ παρὰ τὸ 
σχῆμα διὰ τὴν ὁμοιότητα τῆς λέξεως. χαλεπὸν γὰρ διελεῖν ποῖα ὡσαύ-
τως καὶ ποῖα ὡς ἑτέρως λέγεται (σχεδὸν γὰρ ὁ τοῦτο δυνάμενος ποιεῖν 
ἐγγύς ἐστι τοῦ θεωρεῖν τἀληθές, μάλιστα δ’ ἐπίσταται συνεπινεύειν), 
ὅτι πᾶν τὸ κατηγορούμενόν τινος ὑπολαμβάνομεν τόδε τι, καὶ ὡς ἓν 
ὑπακούομεν· τῷ γὰρ ἑνὶ καὶ τῇ οὐσίᾳ μάλιστα δοκεῖ παρέπεσθαι τὸ τόδε 
τι καὶ τὸ ὄν [dans le cas des arguments fallacieux qui tiennent à la forme 
<de l’expression>, la tromperie est causée par la ressemblance de l’expres-
sion. Il est en effet malaisé de discerner quelles choses se disent de la même 
manière et quelles choses se disent de manière différente. De fait, celui qui 
est capable de distinguer cela est tout près de contempler la vérité et il est 
le mieux à même de donner son accord, étant donné que nous croyons que 
tout ce qui se prédique de quelque chose est quelque chose de concret et 

34 Pour ce qu’Aristote appelle ici et ailleurs τόδε τι ([T7], [T8], [T11], [T12], etc.) en 
l’opposant alternativement à τοιόνδε ou à ποιόν τι (ces deux dernières expressions étant 
équivalentes) on se référera notamment à Ebbesen 1976 et Kung 1981. Parmi les études 
plus récentes on signalera  : Sharples 1999, Galluzzo 2004 et Cerami 2005 ainsi que 2007. 



54 L. GAZZIERO

que nous le regardons comme quelque chose d’un. En effet, le fait d’être 
quelque chose de concret et l’être semblent appartenir surtout à ce qui est 
un et à ce qui est une substance]  ». 

Ce qui est surtout vrai (et lourd de conséquences) dans le cas des 

substances. Jamais la tentation – appelons-la «  fétichiste  »35 – du langage 

n’est aussi forte que lorsque la forme de la dénomination, qui est la même 

et pour les substances singulières et pour leurs genres et leurs espèces, 

nous fait croire qu’à tout nom de substance correspond quelque chose de 

bien réel  : 

[T12] Aristotelis Categoriae, 5, 3b 10-21  : «  πᾶσα δὲ οὐσία δοκεῖ τόδε τι 
σημαίνειν. ἐπὶ μὲν οὖν τῶν πρώτων οὐσιῶν ἀναμφισβήτητον καὶ ἀληθές 
ἐστιν ὅτι τόδε τι σημαίνει· ἄτομον γὰρ καὶ ἓν ἀριθμῷ τὸ δηλούμενόν 
ἐστιν. ἐπὶ δὲ τῶν δευτέρων οὐσιῶν φαίνεται μὲν ὁμοίως τῷ σχήματι τῆς 
προσηγορίας τόδε τι σημαίνειν, ὅταν εἴπῃ ἄνθρωπον ἢ ζῷον· οὐ μὴν 
ἀληθές γε, ἀλλὰ μᾶλλον ποιόν τι σημαίνει, – οὐ γὰρ ἕν ἐστι τὸ ὑποκεί-
μενον ὥσπερ ἡ πρώτη οὐσία, ἀλλὰ κατὰ πολλῶν ὁ ἄνθρωπος λέγεται 
καὶ τὸ ζῷον. οὐχ ἁπλῶς δὲ ποιόν τι σημαίνει, ὥσπερ τὸ λευκόν· οὐδὲν 
γὰρ ἄλλο σημαίνει τὸ λευκὸν ἀλλ’ ἢ ποιόν, τὸ δὲ εἶδος καὶ τὸ γένος 
περὶ οὐσίαν τὸ ποιὸν ἀφορίζει, – ποιὰν γάρ τινα οὐσίαν σημαίνει [il 
semble que toute substance signifie quelque chose de concret. Cela est 
incontestablement vrai dans le cas des substances premières, puisqu’elles 
signifient bien quelque chose de concret. Ce qui est désigné est, en effet, 
individuel et numériquement un. Pour ce qui est, en revanche, des subs-
tances secondes il semblerait qu’elles signifient également quelque chose 
de concret du fait de la forme de leur dénomination, comme lorsqu’on dit 
“homme” ou “animal”. Mais ce n’est pas vrai, puisqu’elles signifient plu-
tôt quelque chose de telle ou telle qualité  : en effet, le sujet n’est pas un, 
comme <dans le cas de> la substance première, mais <plusieurs, puisque> 
l’homme et l’animal se disent de plusieurs. Ils ne signifient pas pour autant 
quelque chose de telle ou telle qualité tout court, <comme le fait> le blanc. 
En effet, le blanc ne signifie rien d’autre que quelque chose d’une certaine 

35 Nous renouons ici avec la même tradition évoquée plus haut en parlant de l’illusion 
grammaticale à l’origine de certaines erreurs métaphysiques. En l’occurrence, la notion 
d’une tendance «  fétichiste  » du langage est empruntée à la Götzen-Dämmerung de 
 Friedrich Nietzsche  : «  wir kommen in ein grobes Fetischwesen hinein, wenn wir uns die 
Grund voraussetzungen der Sprach-Metaphysik zum Bewußtsein bringen [prendre 
conscience des conditions premières de la métaphysique du langage c’est pénétrer dans 
une mentalité grossièrement fétichiste]  » («  Die Vernunft in der Philosophie  », 5, p. 77). 
Tout comme le motif de l’illusion grammaticale, le «  fétichisme  » linguistique aussi sera 
promis au bel avenir qu’on sait  : L. Wittgenstein, The Big Typescript (TS 213), S.434 
[[203]], p. 317 et Philosophische Untersuchungen, I, 111, p. 52-53  ; Quine 1977, p. 159  ; 
etc.



 PAS TOUT À FAIT PERDU, PAS TOUT À FAIT RETROUVÉ 55

qualité, l’espèce et le genre, en revanche, déterminent de quelle sorte de 
substance il s’agit  ; ils signifient en effet quelle est une certaine subs-
tance]  ». 

On pourrait assurément étendre le réseau de textes du corpus des écrits 

d’école d’Aristote qui résonnent bien avec tout ce que [T9] nous apprend 

au sujet de cette objection emblématique à l’encontre des Idées qu’est le 

τρίτος ἄνθρωπος. Le résultat demeurerait cependant le même  : les indi-

cations que l’on tire de [T9] confèrent à l’argument une physionomie et 

une tournure assez précises pour que les textes canoniques ([T5], [T7] 

and [T8]) qui l’évoquent – tout comme ceux qui leur sont solidaires (e.g., 

[T10], [T11], [T12]) – s’en trouvent décisivement éclairés. En ce sens, 

l’exposé du «  troisième homme  » qu’Alexandre d’Aphrodise nous a légué 

combine tous les avantages  : 

— [T9] est un emprunt avéré, possiblement de tout première main 

(comme semble l’attester [T9bis]), à une source aristotélicienne dont 

la tradition directe, si tant est qu’elle ait jamais existé, a dû s’inter-

rompre autour de l’époque d’Alexandre d’Aphrodise  ; 

— [T9] apporte des éléments de contenu qu’on saurait difficilement lire 

entre les lignes ou extrapoler chez Aristote lui-même  ; 

— tout ce que [T9] contribue à l’intelligence de son objet s’accorde 

remarquablement bien avec ce qu’on lit par ailleurs chez Aristote et 

s’en trouve par-là même confirmé par un cercle qu’on peut légitime-

ment tenir pour vertueux.

LE Περὶ ἰδεῶν (UN DÉFI ARCHÉOLOGIQUE). Cette conjoncture particu-

lièrement propice a pour effet de minimiser l’intérêt pour une question 

qu’il faudrait pourtant poser même dans les cas les moins susceptibles de 

bouleverser la donne exégétique, à savoir  : est-ce que, en l’occurrence, 

Alexandre a reporté plus ou moins au pied de la lettre ce qu’il lisait dans 

le Περὶ ἰδεῶν ou bien a-t-il paraphrasé sa source en la remaniant ne 

serait-ce que ponctuellement  ? Un indice au moins – relevé déjà par 

Todd 1974, p. 21336 – suggère qu’Alexandre a, dans une certaine mesure, 

reformulé ce qu’il empruntait au traité d’Aristote sur les Idées dites 

de Platon  : tout limité qu’il soit par ailleurs, le vocabulaire de [T9] est 

36 La tournure κατʼ ἰδίαν ὑφεστώς en 84.29 «  n’est aristotélicienne que dans un sens 
dérivé  » (Todd 1974, p. 213). Sur l’évolution lexicale du verbe ὑφίστημι après Aristote, 
on consultera: Witt 1933, Dörrie 1955, Hadot 1969, Goldschmidt 1972, Taormina 1994, 
Burnyeat 2003, etc. 



56 L. GAZZIERO

plutôt «  moderne  » au sens où un contemporain d’Alexandre – nul autre 

que Galien, auquel on doit, ne l’oublions pas, un monumental glossaire 

du Grec Attique en quelque quarante-huit gros volumes (De indolentia, 

7.3-4) où, si l’on en croit l’auteur, les variations et transformations lin-

guistiques étaient au cœur de son vaste projet lexicographique (De ordine 

librorum propriorum, V.5, 100.15-22) – remarquait que le verbe ὑφεστη-
κέναι était désormais employé avec la même signification que les verbes 

εἶναι ou ὑπάρχειν37. De fait, Alexandre se sert couramment du verbe 

ὑφίστημι pour signifier l’existence de quelque chose (quitte à qualifier 

ensuite cette existence selon le mode qui lui est propre  : κατ’ ἰδίαν, 

καθ’ αὑτό, ἐπινοίᾳ)38. Tel n’était cependant pas le cas chez Aristote pour 

qui le verbe ὑφίστημι avait moins une connotation existentielle que 

locale, puisqu’il signifie partout le fait de se tenir ou de se placer (ἵστημι) 
en bas ou en dessous (ὑπό)39. Or, on ne risque pas grand-chose à traiter 

la terminologie de [T9] comme une simple variable d’ajustement  ; aussi 

longtemps du moins qu’on n’oublie pas qu’il s’agit là d’un cas assez 

exceptionnel. En règle générale cependant, la langue du commentaire 

d’Alexandre ne présente pas de césures lexicales ou stylistiques qui per-

37 Institutio logica, III.2, 7.19-22: «  λέγειν δὲ <εἶναι> ἢ ὑπάρχειν οὐ διαφέρει παρὰ 
τοῖς Ἕλλησιν ἅπασι τοῖς τε νῦν καὶ τοῖς παλαιοῖς, ὥσπερ οὐδὲ τὸ ὑφεστηκέναι· παρὰ 
τοῖς νῦν γὰρ καὶ τοῦτο κατὰ τῆς αὐτῆς ἐννοίας λέγεται [chez tous les Grecs, aussi bien 
les anciens que les contemporains, il n’y a pas de différence entre dire “être” (εἶναι) ou 
“exister” (ὑπάρχειν), voire même “subsister” (ὑφεστηκέναι). De fait, de nos jours ce 
dernier verbe aussi exprime la même notion]  » – cf. Petit 2018, p. 37-73 pour une présen-
tation synthétique de Galien philologue amoureux des sonorités du Grec et soucieux de ne 
pas contaminer la langue littéraire des Anciens en se pliant aux usages du vulgaire (De 
differentia pulsuum libri IV, 585.19 - 587.8). 

38 Cf. , e.g., De mixtione, 222.29-30 où il est dit que, d’après les Stoïciens, les corps 
qui peuvent exister par eux-mêmes avant d’être mélangés (<τὰ> κατ’ ἰδίαν πρὸ τῆς κρά-
σεως ὑφεστάναι δυνάμενα) peuvent aussi être séparés par la suite (χωρίζεσθαι πάλιν 
δύνασθαι)  ; ou encore Commentarius in Libros Metaphysicos Aristotelis, 52.15-16 où, en 
raison de leur nature intermédiaire, les entités mathématiques sont dites exister en vertu 
de la pensée plutôt que par elles-mêmes (οὐ γάρ ἐστιν αὐτὰ καθ’ αὑτὰ ὑφεστῶτα, 
ἀλλ’ ἐπινοίᾳ). 

39 Aussi, par exemple, dans De caelo, I, 3, 269b 24-25 τὸ βαρύτατον est ce qui, étant 
le plus lourd, est naturellement transporté vers le bas et se situe au-dessous de tous les 
corps qui se portent vers le bas (τὸ πᾶσιν ὑφιστάμενον τοῖς κάτω φερομένοις). De 
même, dans Metereologica, IV, 6, 383a 34 - 383b 1 ὑφίστημι est associé au dépôt des 
impuretés au cours de la trempe (στόμωμα) des métaux  : les scories sont éliminées en se 
déposant vers le bas (ὑφίσταται γὰρ καὶ ἀποκαθαίρεται κάτω [383b] ἡ σκωρία). Aristote 
utilise ὑφίστημι également pour la contrepartie physiologique du dépôt dans De partibus 
animalium, IV, 1, 676a 34  : après l’évacuation de l’urine, un résidu salin (ἁλμυρίς) se 
dépose (ὑφίσταται) dans la vessie (κύστις) de certains animaux. 



PAS TOUT À FAIT PERDU, PAS TOUT À FAIT RETROUVÉ 57

mettraient de cerner où ses emprunts au Περὶ ἰδεῶν s’apparentent de la 

compilation de fragments ou de citations plus ou moins littérales davan-

tage que d’une réécriture ou d’une transposition paraphrastique. Comme 

on a pu le remarquer (Crubellier 1997, p. 67-69  ; Rutten 2003, p. 561  ; 

Gazziero 2008, p. 43-49), le commentaire d’Alexandre est un texte uni-

forme par sa tournure et son vocabulaire, même là où – comme dans le 

cas du «  troisième homme  » – on pourrait supposer qu’Alexandre restitue 

à peu près à la lettre le traité perdu d’Aristote sur les Idées. En l’absence 

de solutions de continuité au niveau du lexique ou du style – qui sont 

partout ceux d’Alexandre – le problème de savoir au juste qui a écrit quoi 

se pose surtout là où – comme c’est le plus souvent le cas – Alexandre 

est, pour ainsi dire, en situation de témoin unique, c’est-à-dire là où nous 

ne pouvons pas déterminer – aussi aisément que nous l’avons fait avec 

[T9] – si et dans quelle mesure ce que nous lisons chez Alexandre reflète, 

sinon la forme, du moins le contenu de l’original ou s’il n’a pas plutôt 

été réorganisé ou réarrangé, voire remanié selon des modalités et une 

finalité qui étaient à la seule discrétion d’Alexandre et qu’il nous est 

virtuellement impossible d’apprécier indépendamment de son travail sur 

la matière aristotélicienne dont il s’est inspiré et qu’il a importée dans 

son commentaire. 

Les sept études réunies de suite explorent les vestiges du Περὶ ἰδεῶν 

précisément sous l’angle de cette équation à trois termes, en tenant 

compte chaque fois des difficultés liées au témoignage d’Alexandre 

d’Aphrodise qui avait recours au Περὶ ἰδεῶν dans le but d’expliquer un 

autre texte d’Aristote que l’opuscule lui-même. Chaque contribution 

aborde des points de doctrine et des sujets de controverse tour à tour 

différents  : les preuves que ceux qui admettent les Idées tiraient des 

sciences (Annick JAULIN), de la pensée de ce qui n’est plus (Francesco 

FRONTEROTTA), ou encore de la notion d’«  égal  » (Michel CRUBELLIER), 

de même que les arguments des partisans des Idées qu’Aristote quali-

fiait de «  plus rigoureux  » (Franco TRABATTONI) ou d’incompatibles avec 

les principes que les Platoniciens défendaient par ailleurs (Laura 

M.  CASTELLI), ou encore la théorie d’après laquelle les Idées seraient

mélangées aux réalités sensibles (Victor GYSEMBERGH). Par-delà la spé-

cificité des objets étudiés et des démarches qui leur correspondent, un

trait commun se dégage, à savoir le souci constant de déterminer dans

quelles conditions un écrit aristotélicien, perdu par ailleurs, se laisse lire

dans des sources aristotéliciennes et post-aristotéliciennes dont il est



58 L. GAZZIERO

appelé, dans un cas, à assurer l’intelligibilité, dans l’autre, à asseoir la 

continuité. Cette préoccupation et ses interrogations – dont on emprun-

tera ici la formulation au dernier essai (Walter LESZL) qui les pose très 

explicitement, à savoir «  que sait-on au juste de l’existence d’un Περὶ 
ἰδεῶν d’Aristote  ?  » et «  une reconstruction fidèle du Περὶ ἰδεῶν est-

elle possible  ?  » – constituent le point de départ et comme le fil conduc-

teur de ce volume collectif dont l’ambition est de reprendre le dossier du 

traité perdu d’Aristote sur les Idées afin de mieux comprendre à la fois 

quelle était sa teneur générale (tout comme la stratégie poursuivie par 

Aristote en l’écrivant) et quelles sont les leçons que l’on peut en tirer 

dans les cas où les sources canoniques nous laissent avec davantage de 

questions que de réponses. Concrètement, les essais rassemblés dans ce 

volume reflètent, pour l’essentiel, les travaux du séminaire de recherche 

«  Ἀριστοτέλους ΠΕΡΙ ΙΔΕΩΝ  » que les éditeurs ont animé au Labora-

toire «  Savoirs, Textes, Langage  » (UMR 8163, CNRS / Université de 

Lille) au cours de deux années académiques à cheval entre 2016 et 

201840. En préparant les contributions pour la publication, Michel  

Crubellier et Leone Gazziero (surtout Leone Gazziero a qui revient en 

l’occurrence de faire amende honorable) tiennent à remercier les auteurs 

pour avoir fait preuve non seulement de beaucoup de mérite, mais éga-

lement de beaucoup de patience tout le long d’un processus éditorial dont 

la durée – inhabituellement longue – ne s’explique qu’en partie et en 

partie seulement par les délais incompressibles des doubles, voire triples 

expertises anonymes (et semi-anonymes), les aléas du calendrier des 

aides à la publication, ou encore la virtualisation et conséquente démul-

tiplication des engagements de recherche et autres zoombie meetings.

40
 Victor Gysembergh, Laura M. Castelli et Francesco Fronterotta sont intervenus aux 

séances  du 28 mars, 27 avril et 4 mai 2017 respectivement  (https://periideon.hypotheses. 
org/). Annick Jaulin, Walter Leszl et Franco Trabattoni ont participé au colloque interna-
tional «  Le traité perdu d’Aristote sur les Idées  » (https://periideon.hypotheses.org/141) 
qui a eu lieu à Lille le 16 et 17 juin 2016. 



ΟΙ ΑΚΡΙΒΕΣΤΕΡΟΙ ΤΩΝ ΛΟΓΩΝ 
ARISTOTE, METAPHYSICA A, 9, 990b 15-17 

Franco TRABATTONI 
(Università degli Studi di Milano) 

1. Dans un célèbre passage du chapitre 9 du livre A de la Métaphy-

sique, consacré à la critique de la doctrine platonicienne des idées et des 

principes, Aristote mentionne, évidemment dans le but de les réfuter, 

des arguments à l’appui de la théorie platonicienne des idées qu’il appelle 

ἀκριβέστεροι (mot normalement traduit par l’expression «  plus rigou-

reux  »). Voici d’abord le texte grec suivi de la traduction de Tricot  :

Aristotelis metaphysica, A, 9, 990b 15-17  : «  ἔτι δὲ οἱ ἀκριβέστεροι τῶν 
λόγων οἱ μὲν τῶν πρός τι ποιοῦσιν ἰδέας, ὧν οὔ φαμεν εἶναι καθ’αὑτὸ 
γένος, οἱ δὲ τὸν τρίτον ἄνθρωπον λέγουσιν [Tricot 1953  : même les rai-
sonnements plus exacts conduisent, les uns, à admettre les Idées des relatifs 
(or, le relatif n’est pas considéré par nous comme un genre par soi), d’autres, 
à l’argument du troisième homme]  ». 

Entre ce passage du livre A et son doublon dans le livre M, 4, 1079a 

11-13 (il est bien connu que certaines parties de A sont répétées dans M 

presque à la lettre, sauf le changement remarquable entre la première 

et la troisième personne), parmi d’autres différences minimales1, au lieu 

de ἀκριβέστεροι on lit ἀκριβέστατοι. Dans sa récente édition critique 

du livre A O. Primavesi a choisi, contre l’opinion concorde de Ross et 

 Jaeger, la lectio ἀκριβέστατοι pour le passage de A aussi, sur la base 

de la réévaluation de la famille de manuscrits nommée α qui inspire 

son travail (la même préférence, et en général pour la tradition manus-

crite et en particulier pour notre passage, se trouve dans les plus récentes 

1 Voir la liste dans Gazziero 2008, p. 21. 



60 F. TRABATTONI

 traductions commentées du texte en français et en italien2). De toute 

façon, cette différence n’a pas beaucoup d’importance, étant donné que 

le sens est le même. Les problèmes (difficiles) soulevés par ce passage 

sont plutôt les suivants  : 1) quels sont les arguments qu’Aristote qualifie 

de (les) plus rigoureux et d’où les a-t-il tirés  ? 2) Pourquoi Aristote les 

appelle-t-il «  (les) plus rigoureux  »  ? 

Comme l’a bien remarqué L. Gazziero dans son compte rendu des 

différentes positions critiques, la grande majorité des interprètes a jugé 

d’une manière concordante que les arguments plus rigoureux (dorénavant 

APG) ne sont pas les mêmes arguments qu’Aristote vient de citer juste 

avant dans le texte, c’est-à-dire l’argument «  que l’on tire des sciences  » 

(dorénavant AS), l’argument «  selon l’unité d’une multiplicité  » (doré-

navant AUM) et l’argument qui découle «  du fait de penser une chose 

quand elle a péri  » (dorénavant PP)3. Le premier exégète, le plus influent 

aussi, qui a adopté cette stratégie n’est autre qu’Alexandre d’Aphrodise. 

Il ne semble toutefois pas avoir trouvé, lui non plus, la clé pour résoudre 

le problème soulevé par la mention des APG. À propos de ces arguments, 

Aristote écrit que «  les uns produisent des idées de relatifs dont nous 

affirmons qu’il n’existe pas de genre par soi, les autres énoncent le troi-

sième homme  ». La stratégie d’Alexandre consiste à chercher dans le 

traité perdu De ideis deux arguments qui non seulement répondent, res-

pectivement, aux deux remarques aristotéliciennes que nous venons 

d’évoquer, mais qui doivent être, évidemment, «  plus rigoureux  » que 

les autres présents dans le texte de la Métaphysique. Ce qu’on peut effec-

tivement lire dans son commentaire correspond, cependant, assez mal 

à ce programme. Pour ce qui est du premier argument, Alexandre cite un 

raisonnement très long et compliqué, qui semble remplir d’une façon 

acceptable les deux conditions requises  : il produit des idées de relatifs 

parce qu’on y parle de l’égal, et est plus rigoureux que les autres parce 

qu’il ne démontre pas seulement l’existence de quelque chose de com-

mun en dehors des particuliers, mais aussi que cette réalité commune est 

un modèle éminent des choses particulières dont elle est l’unité. Pour 

ce qui est du deuxième argument, au contraire, il semble évident 

qu’Alexandre ne parvient pas à obtenir le résultat qu’il escomptait. 

2 Duminil & Jaulin 2008, p. 64  ; Berti 2017, p. V-IX. 
3 Cf. Gazziero 2008, p. 11-17. Rien de nouveau, par rapport à l’interprétation tradition-

nelle, ne se trouve dans Frede 2012, Reeve 2016, p. 179 et Berti 2017, p. 63-64. 



 ΟΙ ΑΚΡΙΒΕΣΤΕΡΟΙ ΤΩΝ ΛΟΓΩΝ 61

Comme l’écrit à juste titre Gazziero 2008, p. 84  : 

«  non seulement le λόγος dont Alexandre dit qu’il entraîne le τρίτος 
ἄνθρωπος n’est pas ἀκριβέστερος au sens suggéré pour l’autre, mais 
encore il ne se laisse en rien distinguer du λόγος κατὰ τὸ ἓν ἐπὶ πολλῶν 
que l’on considère pourtant comme moins rigoureux  ».

Cela ne signifie pas pour autant que le témoignage d’Alexandre soit 

inutile pour notre recherche. En effet on peut quand même tirer de son 

commentaire des informations intéressantes. En premier lieu, selon 

Alexandre, le texte de la Métaphysique suggère que les APG diffèrent des 

arguments qu’Aristote a cités jusque-là. Deuxièmement, Alexandre ne les 

a évidemment trouvés nulle part dans le texte qu’il était en train de com-

menter, c’est-à-dire le livre A de la Métaphysique. Troisièmement, il n’a 

pas trouvé, chez Aristote, des indications suffisamment précises pour 

repérer les APG dans son texte. Par conséquent, comme d’habitude, il 

a utilisé la méthode d’interpréter Aristote par Aristote, même en l’absence 

d’une autorisation explicite de la part de celui-ci, décidant suo marte 

d’aller chercher les APG dans le passage du De ideis qu’il résume. 

La première prémisse du raisonnement d’Alexandre a été acceptée par 

la plupart des commentateurs  : il faut chercher chez Aristote au moins 

deux arguments «  plus rigoureux  » que ceux qu’il vient de citer en amont 

des lignes où il utilise cette expression, il faut de plus montrer que l’un 

de ces arguments implique l’existence d’idées des relatifs, alors que 

l’autre conduit au «  troisième homme  ». Puisque dans le premier cas il 

semble qu’Alexandre ait trouvé chez Aristote un candidat tout à fait plau-

sible, à savoir un argument qui n’est pas présent parmi ceux qui ont déjà 

été mentionnés et que l’on peut tenir pour plus rigoureux, au moins d’un 

certain point de vue, que les autres, il reste à mener à bien l’autre moitié 

de la tâche, ce qu’Alexandre n’a pas été en mesure d’accomplir. Pour ce 

faire, il faut trouver chez Aristote, d’une façon quelconque, un argument 

qui soit plus rigoureux que les trois déjà mentionnés (AS, AUM, PP) et 

qui en même temps conduit au troisième homme, étant donné qu’aucun 

de ceux qui le précèdent n’entraîne cette conséquence. Cette entreprise 

a été tentée plus d’une fois, par exemple par Enrico Berti et (surtout) par 

Gail Fine, qui consacre à cet argument une analyse très détaillée, longue 

et subtile dans son livre4. À ce propos cependant je suis parfaitement 

4 Fine 1993, p. 142-241. 



62 F. TRABATTONI

d’accord avec L. Gazziero, qui a montré d’une façon à mon avis presque 

définitive que toutes ces tentatives sont destinées à échouer  : d’une part, 

il semble que le principe général de l’AUM (toute analogie dans une 

certaine multiplicité réclame l’existence d’une unité correspondante), soit 

parfaitement suffisant pour engendrer l’objection du troisième homme  ; 

d’autre part les tentatives subtiles de Fine visant à distinguer entre un 

usage plus rigoureux de ce principe, qui rendrait possible le troisième 

homme, et un usage moins rigoureux qui l’interdit, non seulement ne sont 

aucunement confortées par le texte, mais aboutissent à des résultats pour 

le moins douteux5.

D’autre part, bien que la pars destruens de son analyse soit pour moi 

entièrement acceptable, je ne saurais dire autant des conclusions aux-

quelles Gazziero aboutit, pour qui – pourrait-on dire – le problème dont 

il est question n’existe pas. D’après Gazziero, en effet, les APG ne sont 

autre chose que les trois arguments qu’Aristote vient de citer dans les 

lignes qui précèdent (AS, AUM, PP). Or, il est vrai que la forme cumu-

lative, marquée par la fréquente répétition de la conjonction ἔτι, à partir 

de laquelle Aristote construit le chapitre 9 du livre A, n’implique pas que 

chaque ἔτι introduise une nouvelle série d’arguments (et donc il est bien 

possible que dans certains cas la conjonction introduise des considéra-

tions ultérieures à propos d’arguments déjà évoqués). Cela dit, en l’oc-

currence, le contexte tout entier semble contredire cette hypothèse. En 

annonçant qu’il va parler des arguments plus rigoureux, Aristote ne 

signale d’aucune manière qu’il se réfère aux mêmes arguments dont il 

vient de parler. Si c’était ça qu’il entendait, il aurait dû connecter la 

nouvelle information qu’il donne (dans le texte précédent, il n’avait 

jamais été question de la rigueur des arguments) aux sujets correspon-

dants. Mais comme il ne le fait pas, tout se passe comme si l’adjectif 

ἀκριβέστερος/τατος ait précisément pour but d’introduire quelque chose 

d’autre, et donc le lecteur est tout naturellement poussé à entendre ce 

passage exactement de cette façon. Comme Aristote avait déjà soulevé 

des objections contre les trois arguments cités, il paraît nécessaire que les 

deux nouvelles critiques qu’il est sur le point de formuler dépendent 

toutes les deux de la nouvelle qualification qui a été introduite, c’est-à-

dire la «  plus grande rigueur  »  ; mais si tel est le cas, alors il faudrait 

s’attendre, comme l’a supposé Gail Fine, à ce qu’il y ait deux versions 

5 Gazziero 2008, p. 120. 



 ΟΙ ΑΚΡΙΒΕΣΤΕΡΟΙ ΤΩΝ ΛΟΓΩΝ 63

du même argument, l’une plus rigoureuse, l’autre moins. Finalement, 

même si on répond de manière satisfaisante à ces questions, celle de 

savoir pourquoi ces arguments sont dits «  plus rigoureux  » demeure 

complètement ouverte. On remarquera que le problème n’est pas seule-

ment de trouver des raisons pour justifier cet appellatif. Je ne nie pas, en 

effet, que l’on pourrait l’expliquer sur un plan purement théorique. Le 

problème le plus difficile à résoudre est plutôt de comprendre pourquoi 

Aristote pense qu’il est nécessaire ou même seulement utile d’ajouter que 

les trois arguments déjà cités sont les plus rigoureux, sans pourtant expli-

quer pourquoi. Tous ces éléments dessinent, à mon avis, un cadre exégé-

tique franchement invraisemblable.

2. Au vu des difficultés dont je viens de parler, je voudrais proposer 

une nouvelle solution au problème des APG à partir d’une perspective 

inédite et de présupposés tout à fait différents. Le fil conducteur de mon 

travail consiste à trouver quels sont les arguments, dont parle Aristote, 

dont on peut dire, d’une façon très précise et spécifique, qu’ils mènent au 

troisième homme (tandis qu’on ne peut pas dire autant d’autres argu-

ments). Mon point de départ coïncide, en revanche, avec une analyse de 

l’adjectif ἀκριβής, visant à découvrir (dans la mesure du possible) dans 

quel sens au juste Aristote l’utilise dans le passage en question. Je suis 

convaincu, en effet, que la clé pour résoudre de façon satisfaisante les 

énigmes de notre passage consiste à donner à ἀκριβής un sens sensible-

ment différent de celui qu’adoptent d’habitude les traducteurs. Prenons 

d’abord en considération quelques passages où Aristote, comme dans les 

lieux ici analysés de Met. A et M, emploie le mot ἀκριβής au comparatif  :

Aristotelis Metaphysica, Z, 4, 1030a 14-16  : «  ἀλλὰ λόγος μὲν ἔσται ἑκά-
στου καὶ τῶν ἄλλων τί σημαίνει, ἐὰν ᾖ ὄνομα, ὅτι τόδε τῷδε ὑπάρχει, ἢ 
ἀντὶ λόγου ἁπλοῦ ἀκριβέστερος· ὁρισμὸς δ’ οὐκ ἔσται οὐδὲ τὸ τί ἦν 
εἶναι [Tricot 1953  : toutefois, même pour chacun des autres êtres, il pourra 
y avoir une énonciation exprimant ce que signifie son nom, s’il en a un, 
savoir que tel attribut appartient à tel sujet, ou encore une énonciation 
simple pourra être remplacée par une énonciation plus précise  ; mais on 
n’aura affaire ni à une définition ni à une quiddité]  ». 

Dans ce passage Aristote veut montrer que, bien qu’il n’y ait de défi-

nition de l’essence, au sens propre, que des espèces d’un genre, il est 

toutefois possible de décrire également, par le logos, des réalités qui ne 

sont pas comprises dans la catégorie mentionnée. Le résultat de cette 

description sera un discours explicitant le sens de leur nom  : un discours 



64 F. TRABATTONI

qui, quelque ἀκριβής qu’il soit par ailleurs, ne saurait atteindre le niveau 

de précision propre à la définition. Il est clair qu’il n’aurait pas de sens 

traduire ici ἀκριβέστερος avec «  plus rigoureux  »  ; au contraire il faut 

traduire, exactement comme le fait Tricot, «  plus précis  »6. Dans le sens 

de plus précis, le mot ἀκριβής indique l’attention au détail en ce qu’il 

s’oppose à la vue d’ensemble ou au particulier en ce qu’il s’oppose géné-

ral, etc. On pourrait à ce propos emprunter une expression qu’on applique 

couramment aux images électroniques  : ἀκριβής correspond, dans ce 

cas, à «  haute définition/résolution  ». Il est bien clair, d’autre part, que 

«  plus précis  » et «  plus rigoureux  » ne s’impliquent pas mutuellement. 

Dans le texte d’Aristote que l’on vient de citer, il est fort possible qu’un 

discours décrive une chose d’une façon très précise, dans le sens d’une 

description détaillée, sans que cette description soit de ce fait même 

rigoureuse (si le discours, disons, est confus, désordonné, peu clair, etc.)  ; 

et évidemment il est possible aussi le contraire, c’est-à-dire qu’une des-

cription soit peu détaillée, mais en même temps rigoureuse, cohérente, 

juste, efficace, etc. Mais voyons d’autres cas similaires. Un deuxième 

exemple peut être tiré du livre II de l’Éthique à Nicomaque. Notre pas-

sage intervient dans le sommaire qui précède l’analyse détaillée des ver-

tus, laquelle s’arrêtera sur chacune d’entre elles. Aristote se réfère ici, en 

particulier, aux vertus et vices qui ont trait au maniement de l’argent, 

telles la générosité, l’avarice, ou encore la prodigalité, etc., dont il parlera 

plus largement dans le premier chapitre du livre IV. Voilà ce qu’Aristote 

écrit à ce propos  :

Aristotelis Ethica nicomachea, II, 7, 1107b 14-15  : «  νῦν μὲν οὖν τύπῳ καὶ 
ἐπὶ κεφαλαίου λέγομεν, ἀρκούμενοι αὐτῷ τούτῳ· ὕστερον δὲ ἀκριβέστε-
ρον περὶ αὐτῶν διορισθήσεται [Gauthier & Jolif 1959  : mais nous n’envi-
sageons cela, pour le moment, que d’une façon schématique et succincte, 
qui suffit à notre propos. Nous y reviendrons par la suite avec plus de 
minutie]  ». 

À nouveau, le terme ἀκριβέστερον ne s’oppose pas à «  moins rigou-

reux  » comme l’autre pôle d’une échelle mesurant la valeur démonstra-

tive des arguments eux-mêmes  ; mai s’oppose à la locution τύπῳ, qui 

normalement signifie chez Aristote «  en gros, en bref, en forme générale 

et synthétique  ». Donc dans ce passage aussi le sens de ἀκριβέστερον 

6 Même traduction dans Duminil & Jaulin 2008. Reeve 2016 et Berti 2017 utlisent le 
mot «  exact  », qui est en effet un bon compromis entre précis et rigoureux. 



 ΟΙ ΑΚΡΙΒΕΣΤΕΡΟΙ ΤΩΝ ΛΟΓΩΝ 65

ne peut être que «  plus précis, plus détaillé, davantage tourné vers le 

particulier  ».

Il en va de même dans les deux passages suivants  :

Aristotelis De anima, II, 9, 421a 16-20  : «  ἔοικε μὲν γὰρ ἀνάλογον ἔχειν 
πρὸς τὴν γεῦσιν, καὶ ὁμοίως τὰ εἴδη τῶν χυμῶν τοῖς τῆς ὀσμῆς, ἀλλ’ 
ἀκριβεστέραν ἔχομεν τὴν γεῦσιν διὰ τὸ εἶναι αὐτὴν ἁφήν τινα, ταύτην 
δ’ ἔχειν τὴν αἴσθησιν τὸν ἄνθρωπον ἀκριβεστάτην· [Bodéüs 1993  : car 
s’il semble bien y avoir une analogie avec le goût, c’est-à-dire, une simili-
tude entre les espèces de saveurs et celles de l’odeur, malgré tout, nous 
avons le goût plus fin, parce que c’est une sorte de toucher et que ce dernier 
sens, chez l’homme, est le plus aiguisé qu’il possède]  ». 

Aristotelis De caelo, I, 9, 279a 27-30  : «  κατὰ τὸν αὐτὸν δὲ λόγον καὶ τὸ 
τοῦ παντὸς οὐρανοῦ τέλος καὶ τὸ τὸν πάντα χρόνον καὶ τὴν ἀπειρίαν 
περιέχον τέλος αἰών ἐστιν, ἀπὸ τοῦ αἰεὶ εἶναι τὴν ἐπωνυμίαν εἰληφώς, 
ἀθάνατος καὶ θεῖος. Ὅθεν καὶ τοῖς ἄλλοις ἐξήρτηται, τοῖς μὲν ἀκριβέ-
στερον τοῖς δ’ ἀμαυρῶς, τὸ εἶναί τε καὶ ζῆν [Dalimier & Pellegrin 2004  : 
et pour la même raison le terme du ciel tout entier lui aussi, c’est-à-dire le 
terme qui enveloppe le temps tout entier et l’infinité, est une durée qui tire 
son appellation du fait d’exister toujours, immortelle et divine. De là aussi 
dépendent pour les autres êtres, pour les uns de manière plus exacte, pour 
les autres de manière plus indistincte, l’être et la vie]  ». 

Dans le premier de ces passages, la supériorité du goût par rapport 

à l’odeur ne consiste évidemment pas dans le fait que le premier est plus 

rigoureux  ; mais évidemment dans le fait qu’il est plus précis, en ce sens 

qu’il s’approche davantage que l’odeur des réalités correspondantes, dans 

la mesure où il «  touche  » l’objet perçu, ce que l’odeur n’est pas en 

mesure de faire. Dans le second passage Aristote oppose ἀκριβέστερον 

à ἀμαυρῶς, et donc O. Longo n’a pas tort de traduire les deux expres-

sions, respectivement, «  più manifestamente  » et «  meno visibilmente  »7. 

En effet la précision s’oppose à la généralité aussi parce qu’elle permet 

de voir plus distinctement et plus clairement les particuliers, qui au 

contraire dans une vision d’ensemble sont plus confus et moins détermi-

nés (rappelons à ce propos la comparaison avec la haute définition/réso-

lution). La plus grande visibilité, d’autre part, dépend dans ce cas de la 

plus grande proximité. La causalité active des cieux, qui donne être et vie 

aux autres réalités, peut être plus ou moins immédiate, c’est-à-dire plus 

précise, et là où elle est plus immédiate, elle est aussi, vraisemblablement, 

7 Longo 1961, p. 75.



66 F. TRABATTONI

plus visible. On peut affirmer que A est la cause de B ou bien lorsque A 

cause directement B (ici l’action causale est précisément visible), ou bien 

lorsque A cause indirectement B, à travers les causes intermédiaires C, 

D, E (ici le lien causal est clairement plus général, et donc moins précis). 

Mais il est évident que dans le second cas le raisonnement, bien que vrai 

et donc sans doute rigoureux (il est vrai que A est une des causes de B), 

est toutefois moins précis, moins concentré sur la particularité spécifique 

de l’objet en question. Il en est, à peu près, comme si quelqu’un, répon-

dant à la question  : «  qu’est-ce que Socrate  ?  », dirait «  C’est un ani-

mal  ». La réponse est vraie, et donc on ne peut pas dire qu’elle manque 

de rigueur  ; mais il est clair que la réponse «  c’est un homme  » serait 

quand même akribestera, pourvu que ce terme signifie non pas «  plus 

rigoureuse  », mais «  plus précise  ».

Nous nous arrêterons là avec la liste ce ces passages, parce que chez 

Aristote les occurrences d’ἀκριβέστερον au sens de «  plus précis  » sont 

très nombreuses. Mais il y a un encore un texte qu’il faut prendre en 

considération parce qu’il est très important pour notre propos. Comme 

nous l’avons déjà rappelé, dans les chapitres 4 et 5 du livre M de la 

Métaphysique – précisément à partir de 1078b 34 jusqu’à 1080a 8 – le 

texte reproduit avec des différences minimales les lignes 990a 34 - 991b 

9 du livre A. A la fin de cette partie commune, A et M passent tous les 

deux de la discussion des idées à celle des principes, mais cette fois d’une 

façon différente, c’est-à-dire sans que le même texte soit plus répété 

à l’identique. Or, au milieu de ces deux sections, nous lisons en M, et 

seulement en M, la phrase suivante  :

Aristotelis Metaphysica, M, 5, 1080a 9-11  : «  ἀλλὰ περὶ μὲν τῶν ἰδεῶν 
καὶ τοῦτον τὸν τρόπον καὶ διὰ λογικωτέρων καὶ ἀκριβεστέρων λόγων 
ἔστι πολλὰ συναγαγεῖν ὅμοια τοῖς τεθεωρημένοις [Tricot 1953  : on peut, 
du reste, contre la doctrine des Idées, au moyen du même mode de réfuta-
tion, et par des arguments plus logiques et plus rigoureux encore, accu-
muler une foule d’autres difficultés semblables à celles que nous venons 
d’étudier]  ». 

Si dans ce passage on traduit, comme le fait Tricot, ἀκριβεστέρων par 

«  plus rigoureux  », un problème de cohérence se pose avec l’autre adjec-

tif comparatif λογικωτέρων. Ce problème ne se poserait pas si λογικω-
τέρων signifiait, conformément à la traduction de Tricot, «  plus logique  ». 

Mais il est bien connu que chez Aristote le comparatif λογικωτέρων, 

exactement comme l’adjectif et l’adverbe correspondants (λογικός/ῶς) 



 ΟΙ ΑΚΡΙΒΕΣΤΕΡΟΙ ΤΩΝ ΛΟΓΩΝ 67

n’a pas le sens positif de «  plus logique  », mais plutôt le sens assez 

péjoratif de «  générique, vague, imprécis  »8. Et c’est exactement pour 

cela que D. Ross trouve difficile à expliquer pourquoi Aristote a apparié, 

dans ce passage, les deux adjectifs, c’est-à-dire un terme positif et un 

terme négatif9. S’il en est ainsi, on pourrait supposer que les deux mots 

λογικωτέρων et ἀκριβεστέρων ne vont pas dans la même direction, 

mais représentent les deux extrêmes, opposés entre eux, d’une échelle. 

Dans ce cas, Aristote voudrait dire que les arguments qu’on pourrait 

encore mentionner contre l’existence des idées sont de tout genre, c’est-

à-dire soit λογικωτέρων soit ἀκριβεστέρων (étant l’entier, par défini-

tion, compris entre deux extrêmes). Cette interprétation semble confirmée 

par les deux καί qui figurent dans le texte, dont la traduction la plus 

naturelle est justement «  soit… soit  ». Mais le problème est que cette 

interprétation tout à fait naturelle devient presque insoutenable si on tra-

duit ἀκριβεστέρων par «  plus rigoureux  ». Dans ce cas, en effet, λογι-
κωτέρων, en ce qu’il s’oppose à ἀκριβεστέρων, signifierait nécessaire-

ment quelque chose comme «  moins rigoureux  ». Mais alors il deviendrait 

difficilement compréhensible pourquoi Aristote, voulant dire qu’il existe 

bien d’autres preuves capables de réfuter la doctrine des idées, mention-

nerait aussi des arguments que lui-même tient pour moins (ou peu) rigou-

reux. Tout rentre dans l’ordre, toutefois, si on traduit ἀκριβεστέρων par 

«  plus précis, plus détaillés, plus particuliers  ». Étant donné qu’il s’agit 

d’arguments qu’Aristote lui-même considère valables (autrement il n’au-

rait pas dit qu’ils peuvent être ajoutés à leur tour et qu’ils sont tout aussi 

capables de réfuter les partisans des Idées que les arguments qu’il a effec-

tivement mentionnés), ces arguments sont moins précis et plus généraux 

que les autres. Voilà donc la conclusion qu’on peut tirer d’une lecture 

correcte de ce passage. À la fin de la section qui a pour but la réfutation 

des idées, Aristote parle à nouveau d’arguments ἀκριβεστέρων, comme 

il l’avait fait dans les lignes précédentes, pour signaler au lecteur qu’il y 

a encore beaucoup d’arguments sur le sujet, et que ces autres arguments 

possèdent les mêmes qualités que les arguments déjà exposés, étant eux 

aussi les uns plus généraux, les autres plus précis.

8 À juste titre Donini 1999 traduit λογικωτέρας dans Etica Eudemia 1218a17 par «  più 
astrattamente dialettico  » et λογικώς à la ligne 21 par «  puramente astratta  » (p. 19 et 21). 
Cf. à ce propos Vegetti 1993  ; Burnyeat 2001, p. 19-25  ; Trabattoni 2003, p. 286-289. 

9 Cf. Ross 1924, II, p. 424. Reeve 2016, p. 558, tente de résoudre le problème par la 
locution «  logic-linguistic way  », qu’Aristote associe souvent aux platoniciens.



68 F. TRABATTONI

Si l’interprétation de ce texte est acceptable, elle jette une lumière 

intéressante sur le problème dont je m’occupe dans cet article, c’est-à-

dire qu’elle permet d’apporter une réponse inédite à la question «  à quoi 

se réfère l’expression d’Aristote οἱ ἀκριβέστεροι τῶν λόγων en Α 990b 

15-17 et M 1079a 11-13  ». Il est vrai que dans M, 5, 1080a 9-11 le mot 

ἀκριβεστέρων se réfère non pas, comme dans les passages de A et M 

que je viens ce citer, aux arguments en faveur de la doctrine platoni-

cienne des idées, mais aux arguments qui ont pour but de la réfuter  ; mais 

il est facile de supposer que la même qualification s’applique indifférem-

ment dans les deux cas  : il y a des arguments plus ou moins précis soit 

en faveur soit à l’encontre de la position des idées. 

3. Sur la base de ce que nous avons dit jusqu’ici, nous sommes en 

mesure de proposer une solution à notre problème. Dans la première 

partie de Metaph. A 9 et M 5 Aristote semble avoir l’intention d’exposer 

et réfuter les arguments en faveur des idées. On peut alors se poser la 

question de savoir si Aristote est en train d’exposer et réfuter des argu-

ments généraux en faveur de la position des idées, ou bien s’il n’est pas 

plutôt en train d’exposer et réfuter les arguments précis que Platon et les 

platoniciens ont eux-mêmes utilisés pour atteindre ce but. Cette question 

semble se poser d’une façon naturelle juste après qu’Aristote a mentionné 

les trois arguments que nous avons désignés au moyen des sigles AS, 

AUP, PP. Si en effet l’intention d’Aristote est – dans le cas de certaines 

au moins de ses réfutations (celles qui sont ad hominem) – précisément 

de réfuter Platon et les platoniciens, on pourrait justement se demander 

où il est possible de repérer, dans le texte de Platon, les arguments «  que 

l’on tire des sciences  », «  selon l’unité d’une multiplicité  », «  du fait de 

penser une chose quand elle a péri  ». Or, si nous suivons le critère de la 

précision, dans les textes de Platon, en effet, on ne trouve précisément 

rien de cela  : même pas AUP. De fait, même si plusieurs passages dans 

les dialogues sont consacrés au rapport un/multiple, dans aucun de ces 

passages un tel rapport n’est précisément ce qui engendre la nécessité des 

idées (on pourrait d’ailleurs aller plus loin et exclure que de tels passages 

puissent exister tout court, s’il est vrai qu’il ne faut pas, pour Platon, 

poser des notions universelles pour toute unité d’une multiplicité). Il est 

donc possible d’objecter à Aristote (ou bien il s’agit d’une objection 

qu’Aristote, comme il arrive souvent, s’adresse lui-même) que s’il veut 

réfuter Platon il ne sert à rien de réfuter en général des arguments en 



 ΟΙ ΑΚΡΙΒΕΣΤΕΡΟΙ ΤΩΝ ΛΟΓΩΝ 69

faveur des idées  ; il faut réfuter précisément les arguments trouvés et 

proposés par Platon dans son texte.

Voilà donc le sens de la brève allusion qu’Aristote fait aux APG après 

avoir exposé et réfuté AS, AUP, PP. Aristote est en train de répondre à 

une question du genre de celle que je viens d’évoquer et de le faire dans 

ces termes  : quant aux arguments plus précis, c’est-à-dire les arguments 

exacts qu’on peut trouver dans le texte de Platon, la réfutation est immé-

diate. Dans les dialogues il y en a deux, dont le premier conduit à poser 

aussi des idées des relatifs (ce que les platoniciens eux-mêmes n’admet-

taient pas), le second engendre l’objection du troisième homme. La 

concision de ce texte est frappante. Pourquoi Aristote ne s’arrête-t-il pas 

à expliquer en détail quels sont les deux arguments en question et pour-

quoi l’un implique l’existence d’idées des relatifs, et l’autre engendre 

l’objection du troisième homme  ? Évidemment, il ne le fait pas parce 

qu’il ne le croyait pas nécessaire. Et pourquoi ne le croyait-il pas néces-

saire  ? Parce que, voilà la solution que je propose, le lecteur/auditeur 

pouvait trouver tout ça dans le texte même de Platon.

Où sont-ils, dans le texte de Platon, les deux arguments auxquels 

 Aristote fait allusion dans notre texte  ? La réponse n’est pas difficile 

à trouver. Commençons par l’argument qui conduit aux idées des relatifs. 

Alexandre d’Aphrodise, comme nous avons déjà rappelé, croit avoir 

trouvé l’argument en faveur des idées qui mènerait aux relatifs, dans le 

traité perdu d’Aristote sur les Idées, le De ideis. Après avoir exposé cet 

argument en détail, Alexandre explique qu’il est victime de l’objection 

concernant les relatifs parce que la démonstration est conduite à partir et 

en fonction de la notion d’égal, qui justement est un relatif. Mais si le 

fondement de la critique est celui-ci, il est clair que la même critique vaut 

pour l’argument du Phédon platonicien, dans lequel Socrate démontre la 

doctrine de la réminiscence, et donc l’existence des idées, argumentant 

lui aussi à partir de l’égal (74a-75d). Le premier argument plus précis, 

dans le sens de «  platonicien  » et donc celui du Phédon que je viens de 

citer. Je ne crois pas que l’exemple de l’égal soit nécessaire pour le suc-

cès de la démonstration menée par Socrate dans ce texte. En fait à la fin 

de son exposé, Socrate remarque significativement que le «  raisonnement 

présent ne porte pas plus sur l’égal que sur le beau en soi, le bon en soi, 

etc.  » (75c-d, tr. Dixsaut 1991). Il n’en reste pas moins cependant que 

l’exemple utilisé prouve au moins que l’argument démontre l’existence 



70 F. TRABATTONI

des relatifs aussi (rien, dans la façon dont l’argument procède, n’interdit 

que son application puisse être élargie). Ce qui va déjà au-delà de ce que 

Platon et les platoniciens semblaient admettre et suffit, par conséquent, 

à l’invalider. Quant à l’argument cité par Alexandre, sa relation avec le 

Phédon est évidente. Tout se passe comme s’il était une sorte de trans-

cription aristotélicienne, sur la base de la distinction exposée dans les 

Catégories entre homonymie et synonymie, de l’argument du Phédon. 

Sachant que les Catégories sont l’un des premiers écrits d’Aristote, on 

peut supposer que dans le De ideis le jeune philosophe ait cherché 

à donner une version «  plus rigoureuse  » de l’argument de Platon. Mais 

le problème est que cet argument, peu importe si sa formulation est plus 

ou moins rigoureuse, ne peut en aucun cas apporter du soutien à la posi-

tion platonicienne, parce qu’il démontre (aussi) l’existence – tenue pour 

inacceptable – des idées de relatifs. Et cela est exactement ce qu’Aristote 

se borne à dire dans la Métaphysique  : tout compte fait, il ne vaut pas la 

peine de perdre du temps à exposer en détail et à réfuter un argument qui 

se réfute soi-même.

Encore plus claire, et plus intéressante du point de vue de l’interpréta-

tion, est la relation possible du second argument avec le texte platonicien. 

Le passage qui vient naturellement à l’esprit est le suivant  :

Parmenides, 132a 1 - 131b 3  : «  <Π> Οἶμαί σε ἐκ τοῦ τοιοῦδε ἓν ἕκα-
στον εἶδος οἴεσθαι εἶναι· ὅταν πόλλ’ ἄττα μεγάλα σοι δόξῃ εἶναι, μία 
τις ἴσως δοκεῖ ἰδέα ἡ αὐτὴ εἶναι ἐπὶ πάντα ἰδόντι, ὅθεν ἓν τὸ μέγα ἡγῇ 
εἶναι. <Σ> Ἀληθῆ λέγεις, φάναι. <Π> Τί δ’ αὐτὸ τὸ μέγα καὶ τἆλλα τὰ 
μεγάλα, ἐὰν ὡσαύτως τῇ ψυχῇ ἐπὶ πάντα ἴδῃς, οὐχὶ ἕν τι αὖ μέγα 
φανεῖται, ᾧ ταῦτα πάντα μεγάλα φαίνεσθαι  ; <Σ> Ἔοικεν. <Π> Ἄλλο 
ἄρα εἶδος μεγέθους ἀναφανήσεται, παρ’ αὐτό τε τὸ μέγεθος γεγονὸς καὶ 
τὰ μετέχοντα αὐτοῦ· καὶ ἐπὶ τούτοις αὖ πᾶσιν ἕτερον, ᾧ ταῦτα πάντα 
μεγάλα ἔσται· καὶ οὐκέτι δὴ ἓν ἕκαστόν σοι τῶν εἰδῶν ἔσται, ἀλλὰ 
ἄπειρα τὸ πλῆθος [Diès 1923  : voici, je pense, d’où tu en viens à poser, 
en son unité, chaque forme singulière. Quand une pluralité d’objets t’appa-
raissent grands, ton regard dominant leur ensemble y croit découvrir, j’ima-
gine, un certain caractère un et identique  ; et c’est ce qui te fait poser le 
grand comme unité. Ce que tu dis est vrai, aurait assuré Socrate. Eh bien, 
le grand en soi et les multiples grands ne révéleront-ils pas, à un pareil 
regard de l’âme dominant leur ensemble, l’unité d’un nouveau grand, qui 
leur impose à tous cet aspect de grandeur  ? C’est probable. C’est donc une 
nouvelle forme de grandeur qui va surgir, éclose par delà la grandeur en soi 
et ses participants  : nouvel ensemble, que dominera une nouvelle forme, 
à qui tous les composants de cet ensemble devront d’être grands  ; et ce n’est 
donc plus unité que te sera chaque forme, mais infinie multiplicité]  ». 



 ΟΙ ΑΚΡΙΒΕΣΤΕΡΟΙ ΤΩΝ ΛΟΓΩΝ 71

Nous trouvons dans ce passage un développement précis et cohérent 

de la situation si brièvement décrite par Aristote dans la Métaphysique  : 

un argument qui démontre l’existence des idées immédiatement suivi par 

l’objection du troisième homme. Voilà pourquoi dans ce cas aussi, donc, 

Aristote règle l’affaire très rapidement  : il ne vaut pas la peine de perdre 

du temps en exposant l’argument de Platon et sa réfutation, parce que 

tout a été déjà fait, comme il est bien connu, par Platon lui-même dans 

le Parménide.

Si ce que je viens de dire correspond effectivement à l’intention 

d’Aristote, on peut utiliser ce passage pour chercher à résoudre quelques-

uns des mystères traditionnellement liés a l’argument du troisième 

homme, et en particulier  : 1) Pourquoi Aristote utilise-t-il le troisième 

homme contre Platon sans apparemment prendre en compte le fait que 

Platon lui-même, dans le Parménide, était parfaitement conscient de son 

existence (ou bien, dans les mots de D. Frede  : «  It will probably forever 

remain a mystery why Aristotle nowhere acknowledges Plato’s parentage 

of the problem but treats it as a problem for his theory rather a problem 

he raised against it himself  »10)  ; 2) Pourquoi dans les passages de la 

Métaphysique analysés dans cette étude Aristote se borne-t-il à mention-

ner le «  troisième homme  » sans ajouter aucune explication  ? Le pro-

blème, à mon avis, est que la première de ces deux questions se fonde 

sur une prémisse qui est fausse. Si mon interprétation des passages de la 

Métaphysique est correcte, ici Aristote ne mentionne pas le troisième 

homme en tant que critique qu’il formule en première personne contre 

un argument platonicien (voilà exactement le problème soulevé par 

D. Frede dans le texte que nous venons de citer) en faveur des idées, mais 

comme une autocontradiction de Platon à l’égard de soi-même. Le fait 

qu’il connaît le Parménide, et par conséquent qu’il est au courant de 

l’existence chez Platon d’un argument contre les idées qu’on peut appe-

ler «  troisième homme  » n’est plus, dans ce cas, un problème à résoudre, 

mais il est plutôt l’arrière-plan naturel à partir duquel expliquer et la 

façon dont Aristote l’utilise dans la Métaphysique et la brièveté de sa 

réfutation. S’il s’agissait d’un argument indépendant contre Platon, la 

raison pour laquelle Aristote ne dit pas que Platon l’a mentionné lui-

même demeurerait mystérieuse  ; mais comme Aristote ne le mentionne 

que pour rappeler l’autoréfutation de Platon, il n’y a tout simplement pas 

10 Frede 2012, p. 278. 



72 F. TRABATTONI

de mystère  : Aristote signale qu’il ne vaut pas la peine de perdre du 

temps (au moins pour le moment) à réfuter ce que Platon a déjà réfuté 

lui-même.

Mais on pourrait aller encore un petit peu plus loin. Dans un autre texte 

où Aristote mentionne le troisième homme, c’est-à-dire un passage très 

connu des Réfutations sophistiques (22, 178b 36-38), il a l’air de vouloir 

montrer que cette objection n’est valable que contre la doctrine platoni-

cienne de l’universel, entendu comme substance séparée. Il dit en effet 

que ce n’est pas l’acte même de prendre ou séparer l’universel du parti-

culier (τὸ ἐκτίθεσθαι, 179a 4) qui engendre la critique du troisième 

homme. Ce qui produit ce résultat non désiré, en effet, est plutôt l’attri-

bution à l’universel qu’on sépare des caractères distinctifs de l’idée pla-

tonicienne. Tout se passe, en d’autres termes, comme si le troisième 

homme était une objection visant en général à miner toute tentative d’ad-

mettre une certaine forme d’existence de la notion universelle à côté des 

réalités particulières. Dans les Réfutations sophistiques Aristote défend 

sa propre doctrine de l’universel contre cette critique, marquant la diffé-

rence nette qu’il y a entre celle-ci et la bien plus lourde doctrine platoni-

cienne des idées. Toutes les deux se fondent sur la possibilité d’extraire 

(ἐκτίθεσθαι) les notions universelles à partir de la multiplicité du sen-

sible  ; mais alors que dans la voie platonicienne cette extraction amène 

à la séparation substantielle des concepts généraux, et donc au troisième 

homme, dans la voie aristotélicienne l’extraction se borne à isoler la 

notion universelle du particulier sans implications métaphysiques  ; et 

donc protège l’affirmation de l’existence de l’universel contre l’objection 

du troisième homme. Quant à la possible origine de l’argument du troi-

sième homme, il est tentant (mais je n’avance cela qu’avec la plus grande 

prudence) de penser à Antisthène.

Mais revenons brièvement, pour conclure, à notre but principal. En 

voulant réfuter non pas Platon et les platoniciens, mais la théorie plato-

nicienne des idées, il est bien compréhensible qu’Aristote ne se soit pas 

tenu à la lettre des arguments platoniciens. Tant dans le De ideis que dans 

la Métaphysique il s’applique à réfuter les arguments qu’on pourrait trou-

ver en général en faveur des idées, ou bien renforçant les arguments de 

Platon (voir l’argument des relatifs chez Alexandre) ou bien en proposant 

d’autres plus (AUP) ou moins (AS, PP) semblables aux arguments que 

l’on trouve dans le texte de Platon. En effet, du point de vue de la 

recherche de la vérité ce serait vain de gagner la partie contre la théorie 



 ΟΙ ΑΚΡΙΒΕΣΤΕΡΟΙ ΤΩΝ ΛΟΓΩΝ 73

de Platon en exploitant le fait que celui-ci n’a pas trouvé de bons argu-

ments (d’ailleurs c’est la même attitude, ayant pour but la vérité et non 

pas à la victoire dans la discussion, que Platon montre face à ses adver-

saires  : voir par exemple le cas de Protagoras dans le Théétète). Tout cela 

étant, Aristote n’oublie pas les arguments précisément platoniciens 

(APG). Mais il s’en débarrasse tout de suite, parce qu’ils sont autocon-

tradictoires. Donc, c’est comme s’il disait à un objecteur «  platonicien  » 

qui l’accuse d’être incorrect face à son adversaire, réclamant qu’il réfute 

précisément les arguments de Platon  : «  Cette accusation ne me vise 

pas  ; au contraire, c’est exactement pour être correct à l’égard de la théo-

rie de Platon que je ne me borne pas à réfuter ses arguments  : ce qui 

serait en même temps trop facile (Platon s’est réfuté lui-même) et inutile 

(la doctrine platonicienne des idées pourrait être vraie en dépit de la 

faiblesse des arguments de Platon en sa faveur)  ». Finalement, dans le 

passage de M cité ci-dessous, Aristote dit en conclusion au lecteur/audi-

teur qu’en tout cas il y a d’autres arguments encore contre la doctrine des 

idées, soit plus généraux sois plus précis. Donc il montre, mentionnant 

les arguments plus précis, qu’en l’occurrence il dispose de réfutations qui 

visent particulièrement le texte platonicien. Mais évidemment il n’était 

pas indispensable de les mentionner, du moment que l’autoréfutation est 

sans doute la réfutation la plus contraignante.





LE STATUT DES FORMES DANS LE COMMENTAIRE  

D’ALEXANDRE D’APHRODISE À MET. A, 9, 76.8 - 78.25 

Annick JAULIN
(Université Paris1 Panthéon-Sorbonne, 

UMR 7219 SPHERE-GRAMATA) 

Dans son Commentaire à la Métaphysique d’Aristote, Alexandre 

d’Aphrodise cite, lors du commentaire à A9, un traité aristotélicien, 

aujourd’hui perdu, qu’il nomme Sur les Idées. Alexandre est quasiment 

l’unique témoin du traité, car tous les témoignages postérieurs dépendent 

de lui. La reconstitution et l’analyse des fragments susceptibles d’être 

rattachés au traité, d’étendue variable selon les éditeurs1, ont suscité de 

nombreuses publications2. 

Le propos ici n’est pas de reprendre l’étude de l’un ou l’autre des 

fragments, transmis comme issus du traité perdu, mais de prêter attention 

au commentaire donné par Alexandre aux lignes 990a 33 - 990b 8 du 

chapitre A9 de la Métaphysique, lesquelles introduisent le thème général 

de la critique par Aristote de la théorie des Idées3. En d’autres termes, il 

s’agit de mettre en rapport le commentaire d’Alexandre avec le texte 

existant de Met. A9, plutôt que de chercher à reconstituer le contenu 

hypothétique d’un texte inconnu, et de voir si l’on peut en extraire 

quelque renseignement sur le traité perdu. L’examen porte donc sur les 

1 L’édition de référence, celle de D. Harlfinger (traduite et commentée dans Leszl 1975), 
présente des fragments qui suivent la pagination de l’édition Hayduck 79 à 88, puis 97-98. 
Sur le débat ancien entre Rose et Wilpert à propos de l’étendue des fragments, voir  Mansion 
1949, p. 170-172.

2 Voir l’abondante bibliographie générale. On citera ici seulement deux études d’en-
semble  : Fine 1993 et Leszl 1975.

3 On utilise indifféremment «  Idées  » ou «  Formes  » avec une majuscule, lorsqu’il ne 
s’agit pas de la théorie aristotélicienne des formes.



76 A. JAULIN

pages 76.8 - 78.25 de l’édition Hayduck4. En ce lieu, Alexandre présente 

sa compréhension globale de la position d’Aristote à l’égard de la théorie 

des Idées, et propose plusieurs hypothèses d’interprétation. L’exposé de 

cette critique d’ensemble est suivi du développement des arguments ellip-

tiques de Met. A9, à partir de ce qui est considéré comme des matériaux 

qu’Alexandre aurait trouvés dans le traité aristotélicien perdu. La manière 

dont Alexandre comprend la critique aristotélicienne, de même que cer-

taines de ses hésitations sur la signification de cette critique ne sont pas 

sans intérêt pour sa réception du De Ideis. 

Ce qui vient d’être dit ne signifie pas que l’on cherche ici à reconsti-

tuer, de manière vraisemblable, le contenu du traité perdu. Au contraire, 

son ordre et sa logique (sauf découverte nouvelle) ne semblent pas pou-

voir être reconstitués  ; je partage sur ce point l’avis de W. Lezsl  : 

«  l’ordre dans lequel les arguments et les thèmes sont introduits en Met. A9 
ne correspondent pas à celui du De Ideis et Alexandre choisit, en les isolant 
de leur contexte, les arguments qui servent à illustrer les assertions et les 
références contenues dans la Métaphysique  » (Leszl 1975, p. 74). 

De fait, Alexandre affirme lui-même l’écart entre les arguments qu’il 

va présenter, en suivant les entrées argumentatives d’A9, et certains des 

arguments du traité perdu. Il note que certains d’entre eux sont écartés 

par Aristote, «  ici  » ou «  maintenant  » (νῦν, H. 78.19 (G. 65.33)), à 

savoir dans la Métaphysique, parce qu’ils sont «  complètement faux/ 

τέλειον ψευδεῖς  » (H. 78.13 (G. 65.27)), alors que ceux qui sont cités 

en A9 «  semblent montrer quelque chose  » (τινας τῶν δοκούντων τι 
δεικνύναι, H. 78.20 (G. 65.34)). Certains arguments contenus dans le De 

Ideis pourraient donc être de très mauvaise qualité  ; quelques exemples 

de ces arguments «  complètement faux  » sont donnés en H. 78.15-19 

(G. 65.29-33). Les arguments de Met. A9 servent donc de critères pour 

distinguer les bons arguments des mauvais. Une première question peut 

alors se poser, puisque le traité est attribué à Aristote  : quelle raison 

Aristote aurait-il pu avoir de retenir dans le De Ideis des arguments qu’il 

a trouvés trop faibles pour les reprendre en Met. A9  ? Cette question peut 

en entraîner d’autres  : certains arguments contenus dans le De Ideis, 

faibles au point qu’ils ne méritent pas d’être repris en Métaphysique A9, 

ont-ils été formés par Aristote  ? Quel pouvait bien être le contenu de ce 

4 Dans la suite, abrégé en H suivi du numéro de page (entre parenthèses, nous indi-
quons la pagination de la récente édition Golitsis qui, en l’occurrence, ne diffère pas 
significativement de l’édition Hayduck). 



 LE STATUT DES FORMES 77

traité  ? N’était-il pas une sorte de catalogue d’arguments proposés contre 

l’existence des Idées  ? Arguments aristotéliciens et non aristotéliciens  ? 

Valides et non valides  ? Selon les réponses apportées à ces questions, le 

statut du traité perdu varie grandement.

Alexandre n’éprouve aucun regret à écarter ces arguments «  complè-

tement faux  », mettant ainsi un terme à l’espoir de reconstituer le contenu 

du traité. Faute de pouvoir reconstituer ce contenu, il doit être possible, 

au moins, de prendre en compte les arguments qui ont une part de vérité 

– ils ne sont pas, eux, «  complètement  » faux – puisqu’ils ont la caution 

d’Aristote. Cependant le fait qu’Aristote leur accorde une part de vérité 

implique-t-il que ce sont des arguments spécifiquement aristotéliciens  ? 

La question serait sans doute privée de sens pour Alexandre qui, à cause 

de l’usage du «  nous  », dans les formules telles que «  nous démontrons  » 

ou «  nous pensons  » en Met. A9, 990b 8-11, et, plus généralement en 

A9, pense qu’Aristote procède à sa propre réfutation et non à la réfutation 

d’arguments étrangers  : 

[T1] H. 77.34 - 78.4 (G. 65.14-19) (le même propos est repris en H. 83.31 
(G. 69.16))  : τὸ δὲ «  καθ’ οὓς τρόπους δείκνυμεν τὰ εἴδη, κατ’ οὐδένα 
φαίνεται τούτων  », τὸ «  δείκνυμεν  » δηλωτικόν ἐστι τοῦ ὡς πρὸς 
οἰκείαν δόξαν λέγειν αὐτόν, λέγοντα τὰ Πλάτωνος· οὐ γὰρ ὡς ἀλλοτρί-
οις ἀντιλέγων λόγοις καὶ δόγμασιν, ἀλλ’ ὡς οἰκείαν δόξαν βασανίζων 
τε καὶ ἐξετάζων, οὕτως ποιεῖται τὴν ἀντιλογίαν τῆς τοῦ ἀληθοῦς εὑρέ-
σεως χάριν. 
Quant à <la phrase> «  d’aucune des façons dont nous montrons les Formes, 
leur existence n’est manifeste  », l’expression «  nous montrons  » indique 
qu’Aristote parle comme d’une opinion propre quand il parle des doctrines 
de Platon. Ce n’est pas en effet comme s’il contredisait des arguments et 
des doctrines étrangères, mais pour mettre à l’épreuve et examiner une opi-
nion qui lui est propre, qu’il produit ainsi la contradiction en vue de décou-
vrir la vérité.

Cette position d’Alexandre est d’autant plus compréhensible qu’il 

semble lire un texte différent de celui transmis par les deux familles de 

manuscrits de la Métaphysique5, texte où la formulation en «  nous  » est 

constante  ; elle se trouve notamment en 991b 3-4 où Alexandre peut de 

la sorte lire «  nous disons ainsi dans le Phédon  ». 

L’aspect «  interne  » de la critique aristotélicienne en Met. A, remar-

quée depuis longtemps, a nourri les hypothèses génétiques de Jaeger sur 

5 Sur l’ensemble de cette question voir Primavesi 2012, p. 412-418 



78 A. JAULIN

une évolution de la pensée d’Aristote. Il paraît pourtant difficile de voir 

en A9 l’expression d’une quelconque théorie aristotélicienne juvénile sur 

les Idées6, car le parallélisme des thèses soutenues en Met. A9 et en Met. 

M4 et 5, où les mêmes thèses sont exprimées à la troisième personne 

cette fois, s’y oppose. En outre, dans l’Antiquité, cet aspect interne de la 

critique conduisait à des conclusions fort différentes, puisqu’il a pu faire 

douter de l’authenticité aristotélicienne du livre, ce qui obligeait 

Alexandre à justifier l’attribution au Stagirite de ce livre A7. Autrement 

dit, à l’inverse de ce qui se produit pour nous, Met. A9 n’était pas le 

garant de l’authenticité du De Ideis, mais l’aspect interne de la critique 

des Idées en A9 suscitait, pour les contemporains d’Alexandre, un doute 

sur l’authenticité du livre A. Si Alexandre ne doute pas de l’authenticité 

de A9, cette situation de critique interne l’oriente cependant vers un cer-

tain type de lecture, à savoir une lecture dialectique de la critique aristo-

télicienne, puisqu’il y voit une mise à l’épreuve d’une opinion propre 

à Aristote, ou la production d’une contradiction «  en vue de découvrir la 

vérité  »  ; il s’agirait ainsi autant d’une autocritique d’Aristote que d’une 

critique externe, des «  doctrines de Platon  ».

Les deux remarques précédentes conduisent à examiner dans le détail 

la présentation générale de la critique de la théorie des formes (H. 76.8 - 

78.25 (G. 63.8 - 66.4)), afin de voir si elle est confirmée ou infirmée par 

l’hypothèse qu’elles ont permis de former. Cette hypothèse serait la sui-

vante  : si le choix des arguments prélevés par Alexandre dans le De Ideis 

dépend des entrées argumentatives données par Aristote en Met. A9, cela 

n’empêche nullement que les arguments du De Ideis puissent présenter 

un catalogue plus large d’arguments, dont tous ne seraient pas d’origine 

aristotélicienne, mais se rattacheraient à une liste d’arguments proposés 

pour démontrer ou infirmer l’existence des Idées. On parle de ‘liste’, car 

il ne semble pas qu’Alexandre ait trouvé dans le De Ideis de quoi déve-

lopper beaucoup les arguments concis de Met. A9. Le tableau tracé par 

Alexandre semble pouvoir être ainsi décrit  : contre la thèse des Idées 

qu’il partagerait lui-même, Aristote fait un usage critique des arguments 

les plus valides, qu’il en soit ou non l’inventeur, parmi de nombreux 

arguments sur ce thème, exposés dans le De Ideis, dont certains étaient 

6 On privilégie plutôt ou un changement «  d’affiliation institutionnelle  » (Primavesi 
2012, p. 413) ou un changement de «  l’angle d’attaque  », «  tactique  » plus que «  straté-
gique  » (Crubellier 2012, p. 302).

7 H. 196.19-24.



 LE STATUT DES FORMES 79

tellement faibles qu’ils ne sont pas même mentionnés en Met. A9. Ce qui 

induirait quand même une hypothèse relative au De Ideis. 

Pour tester cette hypothèse, il a paru utile de confronter le commen-

taire d’Alexandre au texte transmis de Met. A9 sur le thème initial de la 

critique générale aristotélicienne, à savoir l’isa ton arithmon (990b 2) ou 

égalité numérique des formes par rapport à ce dont elles sont les formes. 

Ce thème semble susciter quelque difficulté pour Alexandre qui suggère 

plusieurs hypothèses d’interprétation de ces premières lignes d’A9, 990a 

33 - 990b 8, lors d’une exégèse aporétique où apparaissent des diffé-

rences d’accent par rapport à la présentation aristotélicienne, voire des 

propos assez inattendus. Pour illustrer ces décalages, on sélectionnera 

trois points qui, chacun à sa manière, explicitent l’aspect problématique 

que prend, pour Alexandre, cette critique à partir de l’égalité numérique 

(isa ton arithmon)  : a) cette égalité numérique entre les Idées et les êtres 

dont elles sont les causes est considérée comme un élément secondaire 

par Alexandre qui donne la priorité à la similitude (H. 76.8 - 77.2 (G. 63.8 - 

64.14))  ; b) pour justifier cette égalité numérique entre les êtres et les 

Idées, il est établi un rapport entre les Formes et les communs qui revient 

à poser deux niveaux de formes (H. 77.3-6), avec une causalité des Idées 

sur les communs (H. 77.29-30 (G. 65.8-9))  ; c) une autre hypothèse est 

présentée lors du commentaire du skhedon gar isa pour justifier qu’il y 

ait moins d’Idées que de communs, qui rapporte la manière de compter 

à une liste de ce dont il n’y a pas de forme, à savoir les objets techniques 

et les maux, qui semble déjà établie (H. 77.6-10 (G. 64.17-21)). 

A) Isarithmos et homoios – en nombre égal ou bien semblable 

Le style aporétique des «  hypothèses d’interprétation concurrentes  » 

prévaut dans la présentation du début d’A9, jusqu’en H. 77.34 (G. 65.13), 

marqué par la répétition des formules ἢ αἰτιᾶται (H. 76.16-27 (G. 63.30 - 

64.11)) ou ἢ δύναται (H. 77.15 (G. 64.26)) ou simplement ἢ (H. 77, 30 

(G. 65.9)). Le contenu des interprétations possibles8, présenté lors de 

cette démarche aporétique, manifeste une distance avec le texte com-

menté où s’expriment des différences d’accent non négligeables. Il 

8 D. Lefebvre signale également les «  hésitations d’Alexandre  », à propos de ce que 
ce dernier nomme «  la comparaison avec le nombre  » ou «  l’exemple du nombre  », voir 
Lefebvre 2008, p. 305-306.



80 A. JAULIN

semble que le thème de l’égalité numérique entre les Idées et les choses 

dont elles sont les causes ne satisfasse pas Alexandre qui lui préfère, en 

l’ajoutant au texte d’Aristote (T2), le thème de la similitude (T3) qu’il 

considère comme dialectiquement plus efficace (T4)  : 

[T2] Met, A9, 990a 34 - 990b 8  : οἱ δὲ τὰς ἰδέας αἰτίας τιθέμενοι πρῶτον μὲν 

ζητοῦντες τωνδὶ τῶν ὄντων λαβεῖν τὰς αἰτίας ἕτερα τούτοις ἴσα τὸν ἀριθμὸν 

ἐκόμισαν, ὥσπερ εἴ τις ἀριθμῆσαι βουλόμενος ἐλαττόνων μὲν ὄντων οἴοιτο 

μὴ δυνήσεσθαι, πλείω δὲ ποιήσας ἀριθμοίη (σχεδὸν γὰρ ἴσα – ἢ οὐκ 

ἐλάττω – ἐστὶ τὰ εἴδη τούτοις περὶ ὧν ζητοῦντες τὰς αἰτίας ἐκ τούτων ἐπ’ 

ἐκεῖνα προῆλθον· καθ’ ἕκαστον γὰρ ὁμώνυμόν τι ἔστι καὶ παρὰ τὰς οὐσίας, 

τῶν τε ἄλλων ἔστιν ἓν ἐπὶ πολλῶν, καὶ ἐπὶ τοῖσδε καὶ ἐπὶ τοῖς ἀϊδίοις.

Ceux qui posent les Idées, en cherchant d’abord à saisir les causes des êtres 
d’ici, ont introduit d’autres êtres en nombre égal à ceux-là, comme si, vou-
lant compter, on croyait ne pouvoir le faire à cause du trop petit nombre des 
êtres et qu’on les multiplie pour arriver à les compter. En effet, les formes 
sont presque égales en nombre, ou non inférieures, aux choses dont ils 
cherchent les causes et d’où ils sont partis pour arriver aux formes, car pour 
chaque chose, même en dehors des substances, il existe une <forme> homo-
nyme des autres choses dont il y a l’unité d’une multiplicité, qu’elles soient 
d’ici ou éternelles. 

Le commentaire d’Alexandre est le suivant  :

[T3] H. 76.14-16 (G. 63.30 - 64.1)  : ἰσάριθμα οὖν ἄλλα θέμενοι καὶ ὅμοια 
τούτοις ὧν ἐζήτουν τὴν γνῶσίν τε καὶ ἐπιστήμην, διὰ τούτων ᾤοντο 
κἀκεῖνα καταλαμβάνειν δύνασθαι ἃ ἐζήτουν, ὡς ὀλίγον προελθὼν δείξει. 
C’est donc en posant d’autres choses égales en nombre à ces êtres et semblables 

à ce dont ils cherchaient la connaissance et la science qu’ils ont pensé pouvoir, 

grâce à elles, comprendre aussi ces choses qu’ils recherchaient, comme il le 

montrera plus loin.

Le commentaire ajoute la similitude (homoia) à l’égalité en nombre 

(isarithma). L’ajout sera expliqué dans le raisonnement qui suit, 

lorsqu’Alexandre expose que la difficulté opposée aux partisans des 

Formes aurait été plus grande, avec une argumentation fondée sur la 

similitude, car si les formes sont semblables aux êtres qui sont l’objet de 

la recherche, alors comme eux, elles sont inconnaissables  :

[T4] H. 76.21-23(G. 64.6-8)  : εἴη δ’ ἂν μάλιστα τὸ ἀπορούμενον ἰσχὺν 
ἔχον οὐ κατὰ τὸ ἰσάριθμον τοῖς ζητουμένοις αὐτοὺς τὸ πλῆθος τίθεσθαι, 
ἀλλὰ κατὰ τὸ ὅμοια καὶ διὰ τοῦτο ὁμοίως ἄγνωστα. 
La difficulté aurait sa plus grande force non du fait de poser une quantité 
égale aux choses cherchées, mais du fait qu’ils les posent semblables <aux 
choses cherchées> et pour cela semblablement inconnaissables. 



 LE STATUT DES FORMES 81

La correction apportée à l’argument et la déclaration que sa force serait 

plus grande à partir de la similitude montrent qu’Alexandre est vraiment 

persuadé a) qu’il s’agit d’un exercice dialectique et b) que cet exercice 

est interne à des positions platoniciennes, puisqu’un argument aristotéli-

cien ne serait pas ainsi constitué. C’est, en effet, de l’intérieur d’une 

logique platonicienne qui considère les choses sensibles comme incon-

naissables que l’argument pourrait avoir cette plus grande force. Or Aris-

tote a précisément argumenté, en Met. Z15, contre la thèse selon laquelle 

les substances sensibles seraient indéfinissables parce qu’elles sont sou-

mises à la génération et à la corruption9, et ajouté, en Met. Z1610, que le 

contenu de l’Idée n’est pas autre que celui des substances sensibles (ais-

thètois) correspondantes, lesquelles ont, en outre, à la différence des 

Idées, l’avantage d’être connues de nous  ; les sensibles sont donc, pour 

lui, loin d’être «  inconnaissables  »  :

[T5] Met. Z16, 1040b 30-34  : αἴτιον δ’ ὅτι οὐκ ἔχουσιν ἀποδοῦναι τίνες 
αἱ τοιαῦται οὐσίαι αἱ ἄφθαρτοι παρὰ τὰς καθ’ ἕκαστα καὶ αἰσθητάς· 
ποιοῦσιν οὖν τὰς αὐτὰς τῷ εἴδει τοῖς φθαρτοῖς (ταύτας γὰρ ἴσμεν), αὐτο-
άνθρωπον καὶ αὐτόϊππον, προστιθέντες τοῖς αἰσθητοῖς τὸ ῥῆμα τὸ 
“αὐτό”. 
La raison en est qu’ils ne peuvent expliquer quelles sont les substances de 
cette sorte, les incorruptibles, en dehors des substances singulières et sen-
sibles  ; ils les font donc identiques par la forme aux substances corruptibles 
(car celles-là, nous les connaissons), en ajoutant aux choses sensibles le mot 
«  en soi  »  : «  humain en soi  » et «  cheval en soi  ». 

Alors que l’argument central d’Aristote sur l’égalité numérique entre 

les Idées et les choses sensibles dont elles sont causes semble viser le 

mode de constitution d’une théorie de la causalité, à savoir qu’un redou-

blement numérique ne constitue pas un mode correct de construction 

d’une théorie des causes (car si les causes sont aussi nombreuses que les 

9 La thèse aristotélicienne est exposée en 1040a 8 - 1040b 4  ; elle apparaît comme la 
réfutation d’un argument de type platonicien, exposé en 1039b 20 - 1040a 7. Sur le point 
précis du rapport de la connaissance avec les êtres périssables et les êtres éternels, il est 
répété qu’on ne se rend pas compte qu’il «  est impossible de définir dans le cas des êtres 
éternels  »  : ὥσπερ οὖν εἴρηται, λανθάνει ὅτι ἀδύνατον ὁρίσασθαι ἐν τοῖς ἀϊδίοις 
(1040a 27-28). On peut penser – sans pouvoir développer davantage ce point ici – que 
l’opposition du périssable et de l’éternel n’est pas une opposition pertinente pour les 
definitions et qu’il faudrait plutôt opposer, dans ce cas, le singulier et le commun. 

10 Voir également B2, 997b 5-12.



82 A. JAULIN

choses, elles ne les expliquent pas)11, le fait que la duplication puisse 

n’être pas une explication, semble absent de l’esprit d’Alexandre. Il intro-

duit arbitrairement une argumentation à partir de la similitude, qui est 

à front renversé par rapport aux thèses aristotéliciennes sur les sensibles. 

Elle est, au contraire, dialectiquement fondée dans un cadre platoni-

cien  ; or, selon Alexandre12, Aristote fait siennes les doctrines de Platon. 

De fait, le lexique de l’argument dans les termes de la similitude évoque 

le Parménide de Platon où cette question est omniprésente dans le 

contexte de l’établissement et de la critique des formes, puisqu’il y est 

même question de la «  similitude en soi  » dans la première question de 

Parménide à Socrate (130b). Ensuite, la similitude joue un rôle central 

dans «  la meilleure explication  » que trouve Socrate pour les formes, 

celle de la forme paradigme (132d - 133a). Il en va de même pour l’argu-

ment sur l’impossibilité de connaître les formes. Le terme agnôston est 

d’usage peu fréquent chez Aristote et lié au non-être, à l’infini ou à la 

matière, mais non à la problématique du rapport entre les formes et les 

sensibles, tandis que le thème de l’aspect «  inconnaissable  » des Formes 

est longuement développé dans le Parménide (133b - 134b) où l’on arrive 

à la conclusion que «  aucune des formes n’est connue de nous, puisque 

nous n’avons pas part à la science en soi  » (134b).

Ces éléments lexicaux conduisent à penser qu’Alexandre trouve plus 

de force dans les difficultés soulevées contre l’hypothèse des Formes par 

Parménide, dans le Parménide de Platon, que dans l’argument de l’éga-

lité numérique, avancé par Aristote. Tout se passe comme si Alexandre 

introduisait par là, dans le commentaire de Met. A 9, une amélioration 

à l’argument de l’égalité numérique. L’argument évoqué en T4 reprend 

la symétrie inhérente à la similitude, déjà présentée sous forme interro-

gative par Parménide, pour appliquer aux formes le caractère inconnais-

sable que les platoniciens accordent aux sensibles  :

[T6] Parm., 132d 5  : Εἰ οὖν τι, ἔφη, ἔοικεν τῷ εἴδει, οἷόν τε ἐκεῖνο τὸ 
εἶδος μὴ ὅμοιον εἶναι τῷ εἰκασθέντι, καθ’ ὅσον αὐτῷ ἀφωμοιώθη; ἢ 
ἔστι τις μηχανὴ τὸ ὅμοιον μὴ ὁμοίῳ ὅμοιον εἶναι; Οὐκ ἔστι. 
Si donc, dit-il, quelque chose ressemble à une Forme, est-il possible que 
cette Forme ne soit pas semblable à ce qui lui ressemble dans la mesure où 
il lui est rendu semblable  ? Ou bien est-il quelque moyen que le semblable 
ne soit pas semblable au semblable  ? – Il n’y en a pas. 

11 Aristote respecte manifestement le principe d’économie dans sa théorie des quatre 
causes – voir, entre autres, Met. Δ2, 1013b 16-28. 

12 Voir T1.



 LE STATUT DES FORMES 83

Ces remarques iraient dans le sens de la thèse soutenue par E. Berti 

qui fait des arguments du Parménide, critiques à l’égard des Idées, la 

source d’inspiration des critiques adressées aux Formes dans l’Ancienne 

Académie13. Et cela pourrait valoir aussi pour certains arguments du De 

Ideis, si l’on pense que l’amélioration proposée par Alexandre à l’argu-

mentation aristotélicienne de Met. A9 aurait son origine dans certains 

arguments contenus dans ce traité, d’où il tirerait également, par la suite, 

le développement des entrées argumentatives de Met. A.

B) Skhedon isarithmos – presque en nombre égal

Le thème du nombre égal présente cependant une difficulté réelle pour 

Alexandre, qui ne semble manifestement pas compter de la même 

manière qu’Aristote. En outre, tout l’argument précédent supposait une 

mise en relation des Formes et des sensibles, puisqu’il y était question 

des «  êtres constitués par nature  » (H. 76.9 (G. 63.24-25)) et que «  l’éter-

nité  » était la seule différence des Idées et des choses dont elles étaient 

les Idées (H. 76.12 (G. 63.27-28)). La supériorité de l’argument par la 

similitude (H. 76, 21-23 (G. 64.6-7)) qui concluait à l’impossibilité de 

connaître les Formes, dans la mesure où elles étaient semblables à leurs 

images, impliquait également que ces images étaient des êtres sensibles, 

puisque seuls les sensibles, étant soumis au devenir14, sont inconnais-

sables. La suite de l’argument va cependant compliquer l’opération de 

comptabilité, en introduisant un troisième niveau d’entités, intermédiaire 

entre les Formes et les sensibles. Alexandre justifie cette introduction 

parce que, «  selon eux  », les formes sont en nombre égal non aux indi-

vidus et aux singuliers, mais aux universels  : 

[T7] H. 77.3-10 (G. 64.15-21) «  σχεδὸν  » δὲ εἶπεν «  οὐκ ἐλάττω  » εἶναι 
τὰ εἴδη «  τούτοις  », οὐ τοῖς καθ’ ἕκαστα καὶ ἀτόμοις λέγων, ἀλλὰ τοῖς 
ἐπ’ αὐτοῖς εἴδεσιν. οὐδὲ γὰρ Σωκράτους καὶ Πλάτωνος ἐζήτουν τὰς 
αἰτίας, ἀλλ’ ἀνθρώπου καὶ ἵππου. τούτοις γὰρ σχεδὸν ἰσάριθμα τὰ εἴδη 
κατ’ αὐτούς. τὸ «  σχεδὸν  » δὲ προσέθηκεν ἴσως, ἐπεὶ μὴ πάντων τῶν 
κοινῶν ἰδέας ἐτίθεντο· οὐδὲ γὰρ τῶν ἐπὶ τοῖς τεχνητοῖς, οὔτε τῶν ἐπὶ 

13 Voir Berti 1977, p. 273. 
14 Selon la description aristotélicienne de Met. A6, 987b 1-10 qui pose la séparation 

entre les sensibles d’une part, l’universel et le commun d’autre part. Mais précisément 
Alexandre d’Aphrodise ne suit pas la description aristotélicienne, comme le note Lefebvre 
2008, p. 319  : «  Alexandre considère en effet que, pour Platon, sont dans le flux et le 
changement perpétuels non seulement les individus sensibles mais aussi les universels  ». 



84 A. JAULIN

τοῖς κακοῖς, εἰ καὶ εἵπετο αὐτοῖς καὶ τούτων εἶναι λέγειν ἰδέας, δι’ ὧν 
περὶ αὐτῶν λέγουσιν, ὡς ἐρεῖ μετ’ ὀλίγον. 
Et quand Aristote dit «  les Formes ne sont presque pas moins nombreuses 
que ces êtres  » (990b 4-5), il ne parle pas des singuliers et des individus, 
mais des espèces au-dessus d’eux. En effet, ils ne cherchaient pas non plus 
les causes de Socrate et de Platon, mais celles de l’être humain et du cheval, 
car, selon eux, les Formes sont presque en nombre égal à ces choses-là. Et 
si Aristote a ajouté «  presque  », c’est sans doute parce qu’ils ne posaient 
pas d’Idées de tous les communs  : ni des communs des objets fabriqués, ni 
de ceux des maux, même si – comme Aristote le dira peu après15 – ce qu’ils 
disaient des Idées avait pour conséquence pour eux de dire qu’il y a des 
Idées de ces choses aussi.

Alexandre se réfère à une certaine manière platonicienne de compter 

(qu’il attribue cependant toujours aussi à Aristote)  : «  car selon eux, les 

Formes sont presque en nombre égal à ces choses-là [l’être humain et le 

cheval]  ». Les Idées sont donc maintenant données comme les causes 

non des singuliers sensibles, mais des communs  ; la quasi - égalité numé-

rique entre les Idées («  presque égales en nombre  ») et les communs 

résulte du fait qu’il n’existe pas d’Idées pour certains communs, par 

exemple pour les artefacts et les maux. Alexandre arrive à ce résultat 

par la position d’une identité de signification entre le rapport d’homony-

mie, reconnu par Platon entre les Idées et les choses16, et le rapport 

opposé, à savoir de synonymie, établi par Aristote entre l’espèce et la 

chose  singulière  :

[T8] H. 77.10-15 (G. 64.22-26)  : τοῦ δὲ μὴ ἐλάττους εἶναι τὰς ἰδέας τού-
των ὧν ζητοῦντες τὰς αἰτίας ἐπ’ ἐκείνας προῆλθον, δεικτικὸν παρέθετο 
<καθ’ ἕκαστον γὰρ ὁμώνυμόν τί ἐστιν,> ὁμώνυμον μὲν λέγων τὸ συνώ-
νυμον, ἐπεὶ καὶ Πλάτων οὕτως αὐτὰς εἶπε. δείκνυσι δὲ διὰ τοῦ ἑκάστου 
τῶν ζητουμένων αὐτοὺς συνώνυμόν τι εἶδος θέσθαι τὸ ἰσάριθμα τὰ εἴδη 
αὐτοὺς τοῖς αἰσθητοῖς λέγειν. 
Et pour montrer que les Idées ne sont pas moins nombreuses que ces choses, 
dont la recherche des causes les17 a fait parvenir jusqu’à elles [les Idées], il 
ajoute  : «  car pour chaque chose il y a quelque chose d’homonyme  » (990b 

15 Le «  peu après  » renvoie sans doute à la seule allusion minime faite par Aristote 
aux artefacts (la maison et l’anneau) «  dont nous affirmons qu’il n’y a pas de forme  » 
(991b 6).

16 Voir Parm. 133d, mais précisément l’homonymie n’a pas, dans ce passage, un sens 
équivalent à celui d’une synonymie, puisqu’elle entraîne une rupture entre la connaissance 
et les choses d’ici. Ce sens, connu aussi d’Alexandre, sera proposé ensuite aux lignes 
H. 77.15-16 (G. 64.26-28). 

17 Il s’agit des académiciens.



 LE STATUT DES FORMES 85

6-7), appelant «  homonyme  » le synonyme, puisque Platon aussi a parlé de 
cette manière des Idées. Et il montre que, ceux-ci, du fait de poser une 
forme synonyme de chacune des choses cherchées, disent que les Formes 
sont en nombre égal aux sensibles.

Cette construction «  concordiste  » permet en effet, grâce à la synony-

mie (aristotélicienne) entre les espèces dernières et les singuliers sen-

sibles, de donner les Idées platoniciennes comme causes des deux à la 

fois, les communs et les sensibles. Ainsi, il est possible de ne pas contre-

dire la lettre de la description aristotélicienne de la théorie des Formes 

en Met. A9, selon laquelle il y a autant d’Idées que de choses singulières 

dont elles sont les causes, tout en conservant la causalité des Idées sur 

les communs, affirmée en T7. On pourrait encore se demander cependant 

comment Alexandre pourrait rendre compte du texte de M4, parallèle 

à celui d’A9  : 

[T9] Met. M4, 1078b 36 - 1979a 1  : πλείω γάρ ἐστι τῶν καθ’ ἕκαστα 
αἰσθητῶν ὡς εἰπεῖν τὰ εἴδη.
Les Formes sont pour ainsi dire plus nombreuses que les particuliers sen-
sibles.

La différence entre la manière de compter d’Alexandre et celle d’Aris-

tote a bien sûr été soulignée. Le fait est reconnu et signalé tant par Ross 

dans son commentaire à 990b 2 de la Métaphysique d’Aristote18, que par 

le traducteur du commentaire d’Alexandre  : Dooley note que «  dans la 

suite du commentaire (H. 77.10 sq) Alexandre est contraint de com-

prendre les choses individuelles, à cause du hekaston dans le texte d’Aris-

tote (990b 6)  » (Dooley 1989, p. 112, note 240). Est-il cependant 

pertinent de parler de «  contrainte  »  ? Il semble plutôt que l’évocation 

des choses individuelles soit dans la droite ligne de la construction 

consciemment effectuée par Alexandre, car identifier l’homonymie 

platonicienne et la synonymie aristotélicienne autorise justement le 

passage des communs (espèces et genres) aux singuliers. L’identité entre 

homonymie et synonymie, notée en A9, est la conséquence de la 

traduction effectuée entre les deux termes, lors du commentaire de A6 

(H. 51.11-15 (G. 42.14-17)), en pleine connaissance de leurs différences19, 

puisque, selon Alexandre lui-même, «  quand il rapporte l’opinion de 

18 Ross 1924, p. 191. 
19 Ce que prouve aussi le sens de l’homonymie rapporté en H. 77.15-16 (G. 64.26-28), 

voir plus haut [T7]. 



86 A. JAULIN

 Platon/ἱστορῶν τὴν Πλάτωνος δόξαν  », Aristote parle seulement 

d’homonymie dans le rapport entre les Idées et les choses sensibles 

(H. 51.15 (G. 42.14)). Dans la suite de cette traduction, on peut affirmer 

la causalité des Idées sur les synonymes et, «  selon eux  », ce n’est pas 

d’abord ou principalement des singuliers sensibles que les Idées sont 

causes, mais des communs d’abord et des singuliers sensibles ensuite, 

puisque c’est selon l’eidos que les communs sont semblables à l’Idée 

(H. 51.20-21 (G  : 42.21-23)). 

Ce qui revient à faire des Idées les causes de l’être et du devenir des 

communs, comme il sera montré dans la suite du commentaire  :

[T10] H. 77.18-24 (G. 64.30 - 65.3)  : τὸ δὲ «  καὶ παρὰ τὰς οὐσίας τῶν τε 
ἄλλων ἅ ἐστιν ἓν ἐπὶ πολλῶν, καὶ ἐπὶ τοῖσδε καὶ ἐπὶ τοῖς ἀιδίοις  » ἴσον 
ἂν εἴη τῷ παρά τε γὰρ τὰς τῇδε οὐσίας ἔστιν ὁμώνυμα αὐτοῖς εἴδη, 
ὁμοίως δὲ καὶ παρὰ τὰ ἄλλα ὄντα τὰ παρὰ τὴν οὐσίαν, ἅ ἐστι τὰ ἄλλα 
γένη, ἐφ’ ὧν ἔστιν ἕν τι καὶ κοινὸν ἐπὶ πολλοῖς τοῖς καθ’ ἕκαστα. οἷς 
γάρ ἐστι τὰ κοινὰ τὰ ἐπὶ τοῖς καθ’ ἕκαστα, τῶν κοινῶν αἱ ἰδέαι εἴησαν 
ἂν κατ’ αὐτοὺς αἰτίαι τοῦ εἶναί τε καὶ γίγνεσθαι. 
En effet la phrase «  même à part des substances, et des autres choses dont 
il y a l’unité d’une multiplicité, à la fois pour les choses qui nous entourent 
et pour celles qui sont éternelles  » équivaudrait à  : et à part des substances 
d’ici, en effet, il y a des Formes qui leur sont homonymes, mais semblable-
ment aussi à part des autres êtres qui sont à part de la substance, qui sont 
les autres genres, desquels il y a quelque chose d’un et de commun pour 
une multiplicité de particuliers. En effet, il y a les communs qui sont pour 
les particuliers  ; de ces communs, selon eux, les Idées seraient les causes 
de l’être et du devenir.

Il semble difficile de trouver une référence pour une telle structure 

à trois niveaux, constituée des singuliers, des communs et des Idées, en 

tant que causes des communs, dans la pensée platonicienne, comme dans 

les analyses aristotéliciennes  ; elle ne peut être assimilée aux trois 

niveaux mentionnés par Aristote des Idées, des sensibles et des nombres 

(Met. A6, 987b 14-18). La difficulté de l’assignation tient à ce curieux 

mélange entre des communs qui semblent correspondre à des genres aris-

totéliciens et des idées qui en seraient causes. L’étrangeté de l’analyse 

s’exprime également à travers cette idée d’un devenir des communs20, 

20 Sur cette question du rapport de l’Idée et du commun, voir Lefebvre 2008, p. 314-
322. La conclusion de l’article est qu’il s’agit d’une construction d’Alexandre  : «  on peut 
penser que c’est une conception fortement réaliste du commun, immanent aux sensibles 
et emporté dans leur flux, qui a conduit Alexandre à refuser d’identifier l’Idée et le 



 LE STATUT DES FORMES 87

impossible d’un point de vue aristotélicien, puisqu’elle supposerait par 

exemple un devenir de l’être humain dans Socrate, mais l’on sait que 

l’être humain ne saurait être dans Socrate, mais seulement dit de Socrate. 

Un tel syncrétisme ne saurait non plus être prêté à Platon, quand bien 

même le Phédon, cité ensuite par Aristote (991b 3-4), décrit les Idées 

comme «  les causes de l’être et du devenir  », car il n’y est pas non plus 

question des communs, mais des contraires  ; or les contraires, tant les 

contraires qui sont des Formes que ceux que reçoivent les choses, ne 

peuvent devenir leurs contraires (103c - 105b). 

On doit donc s’interroger sur l’identité de ceux dont il est question 

dans les textes 7 et 8, qui ne posent pas des Idées de tous les communs, 

notamment pas d’Idées des objets fabriqués ni des maux. En effet, il ne 

s’agit pas de Platon qui, lui, posait des Idées des termes négatifs et des 

maux21  ; la question de l’existence de Formes pour les artefacts est plus 

débattue22. On sait cependant qu’il y eut des divergences sur ce point 

entre les membres de l’Ancienne Académie. Or, Xénocrate, dans la 

logique d’une identification entre «  principes  » et «  modèles  », en venait 

à développer une conception «  synonymique  » de l’Idée  :

Isnardi Parente 2005, p. 165  : L’idea si avvia a diventare «  sinonima  » (nel 
senso aristotelico del termine) e non «  omonima  » rispetto agli oggetti dei 
sensi  ; vale a dire che esiste, fra idea e sensibile, un’essenziale somiglianza 
di forma (non si possono dare idee se non di realtà positive e secondo 
natura).

Dans une note qui complète cette analyse, M. Isnardi Parente fait réfé-

rence à un passage du traité pseudo-aristotélicien De lineis insecabilibus 

968a 123 – dont l’auteur n’est pas Aristote mais plus vraisemblablement 

Xénocrate – où l’Idée est donnée comme πρώτη τῶν συνωνύμων. 

La difficulté d’Alexandre à compter de la même manière qu’Aristote 

et l’introduction de cette structure à trois niveaux, accompagnée d’une 

opération de traduction entre l’homonymie platonicienne et la synony-

mie aristotélicienne, manifeste une certaine difficulté à individualiser 

clairement les positions à l’intérieur de l’Ancienne Académie. Peut-être 

commun, pour en faire l’Idée du commun, alors même qu’il suppose qu’Aristote a employé 
l’expression “unité d’une multiplicité” pour désigner l’idée  » (p. 321-322).

21 Voir sur ce point Cherniss 1944, p. 266-268, notes 175 et 176  ; Isnardi Parente 2005, 
p. 164-165.

22 Voir la partie C) plus bas. 
23 Fr. 127 Isnardi Parente, 42 Heinze.



88 A. JAULIN

d’ ailleurs est-il sur ce point redevable aux analyses de la tradition pla-

tonicienne postérieure.

La thèse des deux niveaux intelligibles, celui des idées comme pensées 

pures de l’intellect divin et celui des formes dans la matière, «  traces  » 

des premières, est, en effet, le schème dominant d’une conception médio-

platonicienne, fortement marquée par les analyses du Timée et exposée 

par Alcinoos dans le Didaskalikos. On a ainsi une structure à trois 

niveaux où se mêlent des éléments platoniciens et aristotéliciens. F. Fron-

terotta en donne la description suivante  : 

Fronterotta 2005, p. 186-187  : Donde l’ipotesi di due differenti piani su cui 
considerare la realtà degli eidè  : 1) le idee (platoniche) in se stesse, che sono 
i pensieri puri dell’Intelleto divino, assolutamente separate dalla realtà sen-
sibile e dal nostro mondo, e che manifestano di conseguenza una diversità 
radicale rispetto alle cose sensibili che ne sono un’imitazione assai imper-
fetta  ; 2) le forme (aristoteliche) ‘ricevute’ nella materia che sono «  figure  » 
(morphai) o «  immagini  » delle prime, e che, trovandosi nella materia la 
‘informano’, non conservando che una traccia del modello supremo, sepa-
rato, eterno e perfetto. 

La structure décrite par Alexandre est fort proche de celle-là. Globa-

lement, la structure entre un premier intelligible, pensée de Dieu, et un 

second intelligible, constitué par une forme immanente, est celle du 

médio-platonisme dont F. Ferrari trouve un témoignage dans la lettre 58 

de Sénèque24, laquelle est constamment reprise dans les documents pla-

toniciens de l’époque. 

Le débat sur les Formes dont Alexandre rend compte pourrait ainsi 

concerner non seulement Platon et Aristote, mais aussi d’autres Platoni-

ciens, comme Xénocrate, ou encore des membres de la Moyenne Acadé-

mie. Le fait qu’Alexandre ne compte pas comme Aristote n’est pas dû 

à une quelconque méconnaissance de sa part, mais à la diversité des 

arguments concernant les Formes dont il a connaissance et dont il serait 

réducteur de rapporter la paternité à Platon ou à Aristote seulement. On 

peut argumenter dans le même sens à partir de la liste des communs dont 

il n’y a pas de Formes.

24 Voir Ferrari 2005, notamment, p. 236-244.



 LE STATUT DES FORMES 89

C) Ce dont il n’y a pas de formes  : les artefacts et les maux

La liste des communs dont il n’y a pas d’Idées confirme ce que le point 

précédent a suggéré  : la diversité des auteurs auquel s’adresse Alexandre. 

Xénocrate pourrait être visé plus directement que Platon25, si l’on suit le 

témoignage de Proclus, selon lequel Xénocrate n’admettait pas d’Idée 

pour les artefacts, ni pour les objets para phusin26. L’évocation de l’ab-

sence de formes pour les artefacts prend d’ailleurs beaucoup d’impor-

tance dans le commentaire d’Alexandre, bien plus qu’elle n’en avait pour 

Aristote lui-même, si l’on en juge par la brève allusion, à peine une ligne 

en 991b 6-7, qui y est faite dans le texte de la Métaphysique. Dans le 

commentaire d’Alexandre, la question des artefacts est, au contraire, lon-

guement développée, quand elle apparaît dans le premier argument  :

[T11] H. 79.15 - 80, 7 (G. 66.19-33)  : οἱ δὴ τοιοῦτοι λόγοι τὸ μὲν προ-
κείμενον οὐ δεικνύουσιν, ὃ ἦν τὸ ἰδέας εἶναι, ἀλλὰ δεικνύουσι τὸ εἶναί 
τινα παρὰ τὰ καθ’ ἕκαστα καὶ αἰσθητά. οὐ πάντως δέ, εἴ τινα ἔστιν ἅ 
εἰσι παρὰ τὰ καθ’ ἕκαστα, ταῦτά εἰσιν ἰδέαι· ἔστι γὰρ παρὰ τὰ καθ’ 
ἕκαστα τὰ κοινά, ὧν φαμεν καὶ τὰς ἐπιστήμας εἶναι. ἔτι τε τὸ καὶ τῶν 
ὑπὸ τὰς τέχνας ἰδέας εἶναι· καὶ γὰρ πᾶσα τέχνη πρὸς ἕν τι ἀναφέρει τὰ 
γιγνόμενα ὑπ’ αὐτῆς, καὶ ὧν εἰσιν αἱ τέχναι, ταῦτα ἔστι, καὶ ἄλλων 
τινῶν παρὰ τὰ καθ’ ἕκαστά εἰσιν αἱ τέχναι. καὶ ὁ ὕστερος δέ, πρὸς τῷ 
μηδὲ οὗτος δεικνύναι τὸ εἶναι ἰδέας, καὶ ὧν οὐ βούλονται ἰδέας εἶναι 
κατασκευάζειν ἰδέας δόξει. εἰ γὰρ διότι ἡ ἰατρικὴ μή ἐστι τῆσδε τῆς 
ὑγιείας ἐπιστήμη ἀλλ’ ἁπλῶς ὑγιείας, ἔστιν αὐτό τις ὑγίεια, ἔσται καὶ 
ἐπὶ τῶν τεχνῶν ἑκάστης. οὐ γὰρ τοῦ καθ’ ἕκαστα οὐδὲ τοῦδέ ἐστιν, ἀλλ’ 
ἁπλῶς ἐκείνου περὶ ὅ ἐστιν, οἷον ἡ τεκτονικὴ ἁπλῶς βάθρου ἀλλ’ οὐ 
τοῦδε, καὶ ἁπλῶς κλίνης ἀλλ’ οὐ τῆσδε· ὁμοίως καὶ ἡ ἀνδριαντοποιη-
τικὴ καὶ ἡ γραφικὴ καὶ ἡ οἰκοδομικὴ δὲ καὶ τῶν ἄλλων ἑκάστη τεχνῶν 
ἔχει πρὸς τὰ ὑφ’ ἑαυτήν. ἔσται ἄρα καὶ τῶν ὑπὸ τὰς τέχνας ἑκάστου 
ἰδέα, ὅπερ οὐ βούλονται. 
Or de tels arguments ne montrent pas ce qu’ils se proposent de montrer, 
c’est-à-dire l’existence des Idées, mais ils montrent qu’il existe certaines 
choses à côté des singuliers sensibles. Mais <ils ne montrent> absolument 
pas que, s’il existe certaines choses à côté des sensibles, ce sont les Idées  ; 
car il y a, à côté des singuliers, les notions communes qui, selon nous, sont 
aussi objets des sciences. En outre, <ils montrent> qu’il existe aussi des 
Idées de ce qui dépend des arts, car tout art fait remonter à une certaine 

25 La question des Idées d’artefacts est controversée dans le cas de Platon. Par exemple, 
Baltes et Lakmann 2005, p. 6 n. 72 en admettent l’existence, à partir de plusieurs passages 
des dialogues. 

26 Isnardi Parente 2005, p. 165  ; on pourrait y ajouter les objets particuliers (kata 
meros) qui ne nous intéressent pas directement ici.



90 A. JAULIN

unité ce qui vient à être de son fait, et ce sur quoi portent les arts, cela 
existe, et les arts portent sur d’autres choses que les singuliers. Quant au 
dernier argument, outre que même celui-là ne montre pas l’existence des 
Idées, il paraîtra établir l’existence d’Idées aussi de choses dont ils <les 
platoniciens> ne veulent pas qu’il y ait des Idées. En effet, s’il existe une 
santé en soi parce que la médecine n’est pas la science de cette santé-ci, 
mais de la santé au sens simple, ce sera aussi le cas de chacun des arts. De 
fait, l’art ne porte pas sur le singulier ni sur cet objet-ci, mais sur cet objet-
là au sens simple dont il s’occupe, comme l’art du menuisier est l’art du 
banc au sens simple, mais non de ce banc-ci, et du lit au sens simple et non 
de ce lit-ci. Et la statuaire, la peinture, l’architecture et chacun des autres 
arts sont dans le même rapport à l’égard de leur objet. Il y aura donc aussi 
une Idée de chacun des objets des arts, ce qu’ils ne veulent pas.

La réfutation, présentée par Alexandre, insiste fortement sur la ques-

tion des arts qui est évoquée de manière rapide dans l’établissement de 

l’existence des Idées par l’exemple de la médecine, laquelle est d’ailleurs 

présentée comme une science, au même titre que la géométrie, et non 

comme un art. Dans la réfutation est opéré un élargissement des sciences 

aux arts, qui s’explique par la commune nature rationnelle des deux 

domaines. D’une certaine manière, le discours réfutatif aurait pu s’arrêter 

après ce premier élargissement (H. 79.22 (G. 66.26)). Ce même argument 

est pourtant repris par une formule contournée  : cet argument ne montre 

pas l’existence des Idées et, en plus, il montre l’existence d’Idées de 

choses dont ils ne veulent pas (boulontai) qu’il y ait des Idées  ; il y a une 

sorte de surenchère à propos de ce «  dernier argument  ». Tout se passe 

comme si le même argument, celui des arts, était utilisé deux fois, et cela 

selon une forme systématique et scolaire peu conforme à l’ellipse aristo-

télicienne. Ainsi, il me semble que l’on pourrait faire l’hypothèse d’une 

intervention d’Alexandre dans le redoublement de l’importance du der-

nier argument. Son assurance à propos du refus platonicien de ce type 

d’Idées est entière  : ils ne veulent pas ce genre d’Idées.

La question suscitée par cette insistance est toujours la même  : quel 

est le rapport des arguments contenus dans le De Ideis avec un exposé 

général, non nécessairement aristotélicien, d’arguments relatifs aux 

Idées  ? Voire avec «  l’excursus systématique concernant le domaine des 

Idées  » dont parle J. Dillon27 et pour la paternité duquel H. Cherniss 

27 J. Dillon évoque cet excursus systématique dans son édition des fragments du com-
mentaire perdu de Jamblique au Parménide (p. 386). 



 LE STATUT DES FORMES 91

 évoquait Albinus28  ? Syrianus qui cite la liste des choses dont il n’y a pas 

d’Idées, en se référant à Jamblique29, fournit la même liste que celle 

évoquée par Alexandre, notamment en ce qui concerne les artefacts et les 

choses contre nature ou mauvaises. Il donne la raison de cette absence en 

plaçant les «  raisons techniques, plus paradigmatiques que les résultats  » 

«  dans l’âme des artisans  », ce qui serait d’ailleurs, selon lui, la raison 

de l’absence d’Idées, au sens propre, dans ce cas  : il s’agit de noèmata, 

comme dirait Aristote, et non d’Idées au sens strict. Il y a donc plusieurs 

sortes de formes et il n’y a pas pour les objets techniques d’eidè noera 

kai theia30. L’achèvement des besoins humains est chose qui ne demande 

pas la cause des Idées au sens propre. En clair, il y a une différence entre 

la démiurgie de la nature et la démiurgie technique qui fonde la diffé-

rence du statut des formes dans chacun des cas. Syrianus confirme ainsi 

que la tradition platonicienne ne «  veut pas  » d’Idées des artefacts. On 

remarquera qu’il désigne ces objets techniques par le même terme, 

tekhnètos (120, 14), que celui qui est utilisé par Alexandre en H. 77.8 

(G. 64.19)  ; ce terme est inconnu d’Aristote et, semble-t-il, également de 

Platon. De ce terme peu utilisé, on trouve cependant une occurrence dans 

un fragment de Straton, rapporté par Damascius31.

Cette différence entre deux niveaux de formes peut expliquer la raison 

de l’affirmation selon laquelle il n’y a pas d’Idées des artefacts. Telle 

était d’ailleurs la thèse générale de G. Fine pour qui l’argument ne vise 

pas à nier qu’il y ait des formes des artefacts, mais à nier que les formes 

des artefacts aient le même statut que les formes platoniciennes au sens 

fort32. Sans entrer dans le détail d’une argumentation qui a été déjà bien 

étudiée, notamment par Brunschwig 1997, on se contentera de montrer 

que les Dialogues pourraient ne pas contredire l’exégèse qu’en faisait 

Syrianus, quand il mettait les formes des objets techniques en rapport 

avec les besoins humains et non avec des formes «  intelligibles et 

divines  ». De fait, les quelques occurrences des Dialogues où la question 

des formes des objets techniques est traitée, compliquent toujours l’usage 

d’un modèle idéal  :

28 Autrement dit Alcinous et son Didaskalikos (voir Cherniss 1944, p. 246 note 151).
29 Voir d’Hoine 2009, p. 326.
30 Syriani in Aristotelis Metaphysica commentaria, 120.14. 
31 Il s’agit du fragment 76. Je remercie L. Gazziero de m’avoir indiqué cette 

occurrence. 
32 Voir Fine 1993, p. 86.



92 A. JAULIN

[T12] Resp. X 601d-e  : Πολλὴ ἄρα ἀνάγκη τὸν χρώμενον ἑκάστῳ ἐμπει-
ρότατόν τε εἶναι καὶ ἄγγελον γίγνεσθαι τῷ ποιητῇ οἷα ἀγαθὰ ἢ κακὰ 
ποιεῖ ἐν τῇ χρείᾳ ᾧ χρῆται· οἷον αὐλητής που αὐλοποιῷ ἐξαγγέλλει 
περὶ τῶν αὐλῶν, οἳ ἂν ὑπηρετῶσιν ἐν τῷ αὐλεῖν, καὶ ἐπιτάξει οἵους δεῖ 
ποιεῖν, ὁ δ’ ὑπηρετήσει. 
Il y a donc une nécessité irrésistible que l’utilisateur de chaque chose ait le 
plus d’expérience et devienne pour le fabricant le messager de ce qui est 
bon ou mauvais dans l’usage qu’il en fait  ; par exemple, le flutiste donne 
un message au fabricant de flutes sur les flutes qui le servent dans le jeu, et 
il commandera lesquelles il doit fabriquer, ce qu’il <le fabricant> exécutera.

Même si l’artisan du lit est décrit par Platon, en République (X, 596b), 

comme contemplant l’Idée qu’il ne produit pas, il apparaît très vite dans 

la suite du texte que, comme en d’autres occasions, c’est l’usager ou 

l’utilisateur qui «  annonce  » au producteur «  les qualités et les défauts 

de ce qu’il produit, tels qu’ils se révèlent à l’usage pour celui qui les 

utilise  ». Autrement dit, c’est le flûtiste et l’usager qui «  devient le mes-

sager  » de la forme et le donneur d’ordre («  commande  ») à propos des 

flûtes qui lui servent à jouer  ; l’usage intervient dans la définition du 

modèle.

Ainsi, les fonctions se répartissent comme suit  : la pistis orthè pour le 

producteur et l’epistèmè pour l’usager. Il est étrange que la science soit 

du côté de celui qui n’a pas contemplé l’Idée. Dans le Gorgias, l’artisan 

est décrit comme regardant vers l’ergon (pros to ergon) de ce qu’il réa-

lise (503d-e). Dans le Cratyle, celui qui juge de l’eidos du nom est le 

dialecticien qui est aussi l’usager de la question et de la réponse (389d 

- 390c). Il semble donc que dans le cas de ce qui est produit par un 

dèmiourgos, la valeur de l’ergon soit donnée par l’usage et que l’eidos 

se définisse à partir de là. La valeur relative aux besoins humains de cet 

eidos, notée par Syrianus, est donc indéniable  : s’il y a des formes des 

objets techniques, ce ne sont pas des formes de même sorte que celles 

des intelligibles divins.

Pour conclure

Alexandre, en commentant la présentation du thème général de la cri-

tique aristotélicienne des Formes (H. 76.8 - 78.25 (G. 63.22 - 66.4)), 

affirme que le De Ideis contenait des arguments qui ne sont pas mention-

nés en Met. A9. La raison qu’il en donne est qu’ils sont «  complètement 

faux  » (H. 78.12 (G. 65.27)), et il en cite certains (H. 78.15-19 (G. 65.28-



 LE STATUT DES FORMES 93

33)) qui ne sont manifestement pas aristotéliciens. Il paraît donc difficile 

de penser que les mauvais arguments du De Ideis, non repris en Met A, 

étaient formés par Aristote. En conséquence, on doit, au moins, faire 

l’hypothèse que, même si Aristote est l’auteur du traité, le contenu du 

traité n’est pas un exposé des seuls arguments aristotéliciens. 

Certes, Alexandre juge que la reprise de certains arguments par Aris-

tote en Met. A9 est un critère de leur valeur, et, sans doute, de leur teneur 

aristotélicienne. Pourtant, Alexandre a suggéré à Aristote, lors de l’exa-

men général, un argument contre l’existence des Formes, fondé sur «  la 

similitude  », qu’il considère comme meilleur que celui fondé sur l’égalité 

numérique, proposé par Aristote. Les termes de ce meilleur argument 

sont proches du lexique des arguments du Parménide. Or Alexandre 

considère Aristote, à cause de l’usage qui est fait du «  nous  » en Met. A, 

comme un platonicien qui se livrerait à une critique interne des argu-

ments en faveur des Formes. Une telle perspective ne favorise pas une 

sélection des arguments du De Ideis selon une séparation stricte entre des 

arguments aristotéliciens et des arguments platoniciens. L’hypothèse que 

le De Ideis pouvait constituer un «  catalogue  » d’arguments contre les 

Idées, proposés par divers membres de l’Académie, y compris par Platon 

lui-même, n’est donc pas absurde. 

En outre, toujours lors de l’examen général, Alexandre propose une 

ontologie à trois niveaux – sensibles, communs, Idées – dont on ne trouve 

trace ni chez Platon ni chez Aristote, mais qui est rendue possible par une 

équivalence établie entre homonymie platonicienne et synonymie aristo-

télicienne. Cette opération «  concordiste  » rencontre la transformation de 

l’homonymie en synonymie, attribuée à Xénocrate33, tandis que l’onto-

logie à trois niveaux sera reprise et développée par l’Académie moyenne. 

Enfin, la liste des communs dont il n’y a pas de Formes est connue des 

platoniciens ultérieurs (Jamblique, Syrianus et Proclus) qui manifestent 

leur accord avec la liste d’Alexandre. 

L’ensemble de ces éléments pousse à penser que De Ideis serait un 

catalogue ou une recension des arguments formés à propos des Idées dans 

le milieu de l’Académie, voire dans un contexte plus large34. Aristote en 

33 Voir plus haut, p. 84-86.
34 A propos de l’argument du «  troisième homme  », Alexandre d’Aphrodise (H. 83.34 

- 85.12) donne quatre versions différentes de l’argument dont trois d’entre elles ne sont 
pas aristotéliciennes et sont attribuées à Eudème, à des sophistes et à Polyxène. Pour un 
résumé succinct des débats suscités par ces attributions voir Dorion 1995, p. 359 note 335.



94 A. JAULIN

serait l’auteur comme il est l’auteur de la Constitution des Athéniens, 

à savoir comme un spécialiste du recueil de données, préalables à un 

travail plus théorique. On notera que, lors du commentaire à Met A6, 

987b 9, à propos d’un passage dont l’établissement est disputé35, 

Alexandre évoque, chez Aristote, deux modes de référence aux doctrines 

de Platon, dont l’un est simplement le fait de rapporter sa doctrine 

(«  quand il rapporte l’opinion de Platon/ἱστορῶν τὴν Πλάτωνος 

δόξαν  », H. 51.12 (G. 42.15)). On pourrait élargir à l’ensemble du De 

Ideis ce style de la récolte des opinions. Il faudrait alors donner au recueil 

un titre plus fidèle à son contenu, celui de Historia peri Ideôn.

35 Voir Primavesi 2012, p. 444-446.



L’ARGUMENT SELON LE PENSER 

Francesco FRONTEROTTA 
(Sapienza Università di Roma)

1. Texte et traduction de l’argument

Au début du chapitre 9 du livre A de la Métaphysique, après avoir 

complété son examen des thèses des pythagoriciens, Aristote passe 

à considérer la doctrine de Platon et des platoniciens, qu’il accuse d’abord 

d’avoir introduit, dans la tentative de comprendre les causes des choses 

sensibles, des entités différentes de celles-ci, les idées, qui sont en nombre 

égal à celui des choses sensibles, en parvenant ainsi à doubler inutilement 

les réalités existantes, «  comme celui qui, pour faire des calculs, pense 

ne pas pouvoir y parvenir avec un nombre inférieur d’éléments et se met 

ensuite à compter après en avoir augmenté le nombre  » (990b 2-4, ma 

traduction). Dans la suite immédiate (990b 8-17), Aristote énonce une 

série d’arguments que les platoniciens employaient dans leur démonstra-

tion de l’existence des idées, en proposant une critique articulée pour en 

mettre en lumière les contradictions et pour les réfuter. Ces arguments 

étaient développés, comme on le sait, dans le περὶ ἰδεῶν, qui nous est 

parvenu fragmentaire par l’intermédiaire d’Alexandre d’Aphrodise, qui 

en citait (ou paraphrasait) des extraits dans son Commentaire à la Méta-

physique justement dans le but d’éclairer le passage concerné du cha-

pitre 9 du livre A1. L’argument «  selon le penser  » (κατὰ τὸ νοεῖν) est 

le troisième dans la série aristotélicienne. En voici le texte2  : 

1 En ce qui concerne toutes les informations sur le Περὶ ἰδεῶν, son texte, son contexte 
et sa transmission, on se reportera d’abord à Leszl 1975, p. 57-91, puis à Fine 1993, 
p. 20-65, et à Di Camillo 2012, p. 93-105. Voir aussi l’article de Leszl dans ce volume.

2 Le texte imprimé ici est celui établi par D. Harlfinger, en tenant compte cependant 
de la nouvelle édition préparée par Golitsis, tout récemment parue, qui ne diffère pas trop, 



96 F. FRONTEROTTA

Κατὰ δὲ τὸ νοεῖν τι φθαρέντος τῶν φθαρτῶν· φάντασμα γάρ τι τούτων 
ἐστίν (= Métaph. A 9, 990b 14-15 = M 4, 1079a 10-11). [25] Ὁ λόγος 
ὁ ἀπὸ τοῦ νοεῖν κατασκευάζων τὸ εἶναι ἰδέας τοιοῦτός ἐστιν. [26] εἰ 
ἐπειδὰν νοῶμεν ἄνθρωπον ἢ πεζὸν ἢ ζῷον, τῶν ὄντων τέ τι νοοῦμεν [27] 
καὶ οὐδὲν τῶν καθ᾽ ἕκαστον (καὶ γὰρ φθαρέντων τούτων μένει ἡ αὐτὴ 
[28] ἔννοια), δῆλον ὡς ἔστι τι παρὰ τὰ καθ᾽ ἕκαστα καὶ αἰσθητά, ὃ καὶ 
ὄντων [29] ἐκείνων καὶ μὴ ὄντων νοοῦμεν (οὐ γὰρ δὴ μὴ ὄν τι νοοῦμεν 
τότε). τοῦτο [82] δὲ εἶδός τε καὶ ἰδέα ἐστίν. φησὶ δὴ τοῦτον τὸν λόγον 
καὶ τῶν φθειρομένων [2] τε καὶ ἐφθαρμένων καὶ ὅλως τῶν καθ᾽ ἕκαστά 
τε καὶ φθαρτῶν [3] ἰδέας κατασκευάζειν, οἷον Σωκράτους, Πλάτωνος· 
καὶ γὰρ τούτους νοοῦμεν [4] τε καὶ φαντασίαν αὐτῶν φυλάσσομεν καὶ 
μηκέτι ὄντων· φάντασμα [5] γὰρ καὶ τῶν μηκέτι ὄντων σώζομεν. ἀλλὰ 
καὶ τὰ μηδ᾽ ὅλως ὄντα νοοῦμεν, ὡς [6] Ἱπποκένταυρον, Χίμαιραν· ὥστε 
οὐδὲ ὁ τοιοῦτος λόγος ἰδέας εἶναι συλλογίζεται. (81.25-82.6) 
Selon le penser quelque chose de corrompu, <il y aura des formes> des 
choses corrompues, car de celles-ci il reste une image (= Métaph. A 9, 
990b14-15 = M 4, 1079a10-11). L’argument qui porte à admettre que les 
idées sont à partir du penser est le suivant  : si, lorsque nous pensons 
‘homme’, ‘terrestre’ ou ‘animal’, nous pensons l’une des choses qui sont et 
aucune des choses particulières (car la même pensée reste, une fois que ces 
choses sont corrompues), il est évident que c’est quelque chose au-delà des 
choses particulières et sensibles que nous pensons, soit que ces choses sont 
soit qu’elles ne sont pas (car nous ne pensons alors pas quelque chose qui 
n’est pas). Mais cela c’est une forme ou idée. Il dit précisément que cet 
argument porte à admettre aussi les idées des choses qui se corrompent et 
qui sont corrompues, c’est-à-dire en général des choses particulières et cor-
ruptibles, comme Socrate et Platon, qu’en effet nous pensons aussi et dont 
nous gardons une image même lorsqu’ils ne sont plus  ; car nous conservons 
aussi une image des choses qui ne sont plus. Mais nous pensons aussi les 
choses qui ne sont pas du tout, comme le centaure et la chimère, de sorte 
que cet argument non plus ne parvient à la conclusion que les idées sont. 

2. Structure et objet de l’argument 

La structure de l’argument est assez simple. La prémisse en est la 

suivante  : (1) lorsque l’on pense quelque chose, (2) l’on pense quelque 

chose qui est (τῶν ὄντων τέ τι νοοῦμεν, 81.26), et qui reste stable, et 

aucune des choses particulières (οὐδὲν τῶν καθ᾽ ἕκαστον, 81.27), et cela 

pour cet argument, du texte de Harlfinger  : à la ligne 81.28, Golitsis 68.6 suit le cod. P en 
gardant le pronom τι omis par Harlfinger suivant les codd. AO  ; à la ligne 82.4, Golitsis 
68.10 suit le cod. P en gardant la particule τε omise par Harlfinger suivant les codd. AO  ; 
aux lignes 82.4-5, Golitsis 68.11 suit les codd. OP et omet le pronom τι gardé par 
 Harlfinger suivant la recensio altera.



 L’ARGUMENT SELON LE PENSER 97

dans la mesure où (3) les choses particulières se corrompent et dispa-

raissent (φθαρέντων τούτων, 81.27), et elles ne sont alors plus, tandis 

que leur «  pensée  », qui est précisément ce que l’on pense d’elles, reste 

(μένει ἡ αὐτὴ ἔννοια, 81.27-28). Cela étant, voici la conséquence de 

cette prémisse  : (4) ce que l’on pense se situe au-delà des choses parti-

culières et sensibles qui se corrompent (τι παρὰ τὰ καθ᾽ ἕκαστα καὶ 
αἰσθητά, ὃ […] νοοῦμεν, 81.28-29), (5) dans une condition d’autonomie 

ou d’indépendance ontologique par rapport à ces choses, à leur existence 

ou inexistence (καὶ ὄντων ἐκείνων καὶ μὴ ὄντων, 81.28-29), car (6) l’on 

ne pense certainement pas quelque chose qui n’est pas (οὐ γὰρ […] μὴ 

ὄν τι νοοῦμεν, 81.29), ce qui serait impossible. D’où la conclusion de 

l’argument  : (7) l’objet que l’on pense, lorsque l’on pense quelque chose, 

c’est une forme ou idée (τοῦτο δὲ εἶδός τε καὶ ἰδέα ἐστίν, 81.29-82.1)3. 

Pour sa part, Aristote fait valoir d’abord que cet argument porte 

à admettre des formes ou idées que Platon et les platoniciens n’acceptent 

pas, plus précisément les formes ou idées des choses particulières et cor-

ruptibles (τῶν καθ᾽ ἕκαστά τε καὶ φθαρτῶν ἰδέας, 82.2-3), comme les 

individus «  Socrate  » et «  Platon  », et des choses qui ne sont pas du tout 

(τὰ μηδ᾽ ὅλως ὄντα, 82.5), comme le «  centaure  » et la «  chimère  », car 

il s’agit dans les deux cas d’objets que l’on pense (καὶ γὰρ τούτους 

νοοῦμεν, 82.3  ; ἀλλὰ καὶ […] νοοῦμεν, 82.5), dans la mesure où, dans 

le premier cas, comme Aristote le répète deux fois, l’on en «  garde  » et 

«  conserve  » une «  image  » (φαντασίαν αὐτῶν φυλάσσομεν, 82.4  ; 

φάντασμα […] σώζομεν, 82.4-5), même lorsqu’ils (ou s’ils) ne sont plus 

(καὶ μηκέτι ὄντων, 82.4  ; καὶ τῶν μηκέτι ὄντων, 82.5)  ; tandis que, 

dans le second cas, qu’Aristote traite de manière très elliptique, s’il est 

clair que l’on ne peut pas «  garder  » et «  conserver  » une «  image  » de 

quelque chose qui, n’étant pas du tout, n’a jamais existé, le fait de penser 

des choses inexistantes dépend vraisemblablement de la possibilité d’en 

former une image comme objet de la pensée, même si ces choses 

n’existent pas du tout. Il s’ensuit donc, conclut Aristote avec une coupure 

logique apparente de la séquence de sa critique, que cet argument non 

plus ne démontre que les idées sont (ὥστε οὐδὲ ὁ τοιοῦτος λόγος 

ἰδέας εἶναι συλλογίζεται, 82.6), mais on ne voit pas très bien pourquoi 

3 Une reconstruction bien plus détaillée de l’argument est donnée par Fine 1993, 
p. 120-126, et par González Varela 2008, particulièrement p. 59-67, dont je ne partage 
cependant pas, comme je l’expliquerai dans la suite, plusieurs points d’analyse et les 
conclusions dans leur ensemble.



98 F. FRONTEROTTA

l’admission d’idées que Platon et les platoniciens refusaient, ce qui 

reviendrait à poser «  trop  » d’idées, devrait impliquer comme consé-

quence (ὥστε) que les idées ne sont pas du tout. Cette incohérence se 

dissout cependant si on considère les lignes conclusives de l’argument 

dans la recensio altera (cod. LF), que je reproduis  :

ὥστε οὐδὲ ὁ τοιοῦτος λόγος ὁ ἀπὸ τοῦ νοεῖν ἰδέας εἶναι συλλογίζεται, 
ἀλλά τι ἕτερον παρὰ τὰ καθ᾽ἕκαστα. τούτῳ δὴ καὶ τὸ καθόλου τὸ ἐν τοῖς 
καθ᾽ἕκαστα ἁρμόζει καὶ οὐκ ἐξ ἀνάγκης ἰδέαν εἰσαγει. (82.6-9) 
De sorte que cet argument à partir du penser ne parvient non plus à la 
conclusion que les idées sont, mais qu’il y a quelque chose au-delà des 
choses particulières et différent d’elles. À cela correspond précisément aussi 
l’universel qui se trouve dans les choses particulières, et il n’introduit pas 
nécessairement une idée.

On peut donc déduire de cette version, qui représente probablement un 

remaniement de la recensio vulgata d’Alexandre d’Aphrodise, qu’Aris-

tote jugeait l’argument selon le penser en mesure de montrer qu’il faut 

poser quelque chose au-delà des choses particulières comme objet de la 

pensée, mais qu’il ne s’agit pas forcément de l’idée platonicienne qui 

existe en elle-même et par elle-même, car c’est l’universel, en tant que 

chose ou notion «  commune  » qui est en fonction des choses particu-

lières dont elle est prédiquée, qui suffit à satisfaire les conditions requises 

pour que le penser soit possible. Je reviendrai sur ce point, mais cela 

permet d’expliquer d’ores et déjà la double, et apparemment non consé-

quente, conclusion qu’Aristote tire de sa critique de l’argument selon le 

penser  : (1) d’un côté, comme on l’a vu plus haut, cet argument démontre 

«  trop  », s’il porte à introduire des idées que Platon et les platoniciens 

ne reconnaissaient pas  ; (2) d’un autre côté, comme on vient de le voir 

dans la recensio altera, il démontre «  trop peu  », si le statut de l’objet 

de la pensée correspond à celui de l’universel, bien moins contraignant 

que celui de l’idée platonicienne, dont on ne parvient alors pas à établir 

nécessairement l’existence4.

4 Sur la structure des objections d’Aristote, voir encore Fine 1993, p. 126-129, qui 
distingue, comme je l’ai fait aussi, une première conséquence de l’argument, qui est celle 
de l’introduction de deux genres d’idées que les platoniciens n’admettaient pas, d’une 
deuxième conséquence, selon laquelle l’argument comporte l’introduction de l’universel, 
non pas de l’idée platonicienne  ; et González Varela 2008, p. 68-76, qui soutient en 
revanche que les objections d’Aristote consistent toutes les deux dans l’introduction 
d’idées refusées par les platoniciens, des «  individus  » et des choses «  qui ne sont pas du 
tout  » respectivement. 



 L’ARGUMENT SELON LE PENSER 99

J’en viens maintenant à proposer quelques remarques sur l’argument 

platonicien, tel qu’il est formulé par Aristote en 81.25 - 82.1, puis sur la 

critique qu’il émet à son égard en 82.1-6. On doit d’abord observer que 

l’opposition entre les choses qui sont (τῶν ὄντων τέ τι), que l’on peut 

penser, et les choses particulières (τῶν καθ᾽ ἕκαστον), que l’on ne 

peut pas penser, en 81.26-27, est évidemment asymétrique car ses deux 

membres suggèrent, dans un cas, qu’un étant s’oppose à un non-étant et, 

dans l’autre cas, que le particulier s’oppose à l’universel. Mais la suite 

explique que les choses «  particulières  », que l’on ne peut pas penser, 

sont les choses «  corrompues  » et «  sensibles  » (φθαρέντων τούτων […] 

αἰσθητά, 81.27-28), et qu’elles ne peuvent donc pas être objets de pensée 

parce que, en tant que sensibles, elles sont corruptibles, de sorte que, une 

fois qu’elles sont corrompues, elles ne sont plus. S’il faut donc qu’un 

objet de pensée soit étant, il doit être incorruptible, et rester alors éter-

nellement stable, et par conséquent non sensible, tandis qu’un objet sen-

sible, dans la mesure où il est par définition sujet au devenir, et donc 

corruptible, ne pourra qu’appartenir à l’ensemble des choses qui viennent 

à l’être et qui cessent d’être comme réalités particulières. Le critère qui 

permet d’établir si une certaine chose peut être objet de pensée est alors 

celui de rester éternellement stable pour être éternellement pensée, car 

une pensée est éternelle et toujours identique à elle-même  ; en revanche, 

tout ce qui devient, et participe à la génération et à la corruption, ne peut 

pas être objet de pensée, précisément parce qu’il change continûment, en 

apparaissant et en disparaissant à la pensée. C’est à partir de ce critère 

de base que l’on peut ensuite considérer ce qui est objet de pensée comme 

étant et universel et ce qui n’est pas et qui est particulier comme n’étant 

pas un objet de pensée. Cette précision, on le verra, n’est pas sans consé-

quence pour ce qui est de la détermination exacte du contenu de l’argu-

ment.

Un deuxième point sur lequel il convient de s’attarder concerne l’em-

ploi, dans la formulation aristotélicienne de l’argument platonicien, du 

terme ἔννοια en 81.28, pour désigner la «  pensée  » qui reste stable, indé-

pendamment de l’existence ou de l’inexistence des choses sensibles, cor-

ruptibles et particulières. Dans les dialogues de Platon, ce terme est assez 

régulièrement employé en ce même sens, pour indiquer la «  pensée  » qui 

(1) surgit ou qui (2) reste dans l’âme, respectivement (1) lorsqu’elle 

parvient à percevoir intellectuellement, ou à penser, un objet intelligible 

ou (2) une fois qu’elle a intellectuellement perçu, ou pensé, un objet 



100 F. FRONTEROTTA

intelligible, qu’elle en soit consciente ou non, dans les deux cas stimulés 

par la sensation d’un objet sensible. Ces deux cas se présentent par 

exemple, l’un, en Timée 47a 6, où Timée affirme que la vision sensible 

(ὀφθεῖσαι) de l’alternance du jour et de la nuit, des saisons et ainsi de 

suite nous a procuré (μεμηχάνηνται) le nombre, l’ἔννοια du temps et la 

recherche sur la nature du tout, c’est-à-dire les objets intellectuels corres-

pondant aux objets sensibles observés, qui sont suscités dans l’âme par 

la sensation et qui appartiennent à l’exercice de la philosophie  ; l’autre, 

dans le passage bien connu, et très disputé, du Phédon, dans lequel 

Socrate introduit son exposition de la doctrine de la réminiscence (73c 

9), en évoquant l’ἔννοια que l’on saisit (ἔλαβεν) lorsque, à partir de la 

perception sensible de quelque chose (ἢ ἰδὼν ἢ ἀκούσας ἤ τινα ἄλλην 

αἴσθησιν), l’on pense (ἐννοήσῃ) une autre chose dont on se souvient, 

par la réminiscence, et qu’on a donc apprise précédemment5. Dans ce 

contexte, une ἔννοια est donc la reproduction dans l’âme de ce que l’on 

pense (ou que l’on a pensé précédemment), de l’objet pensé  ; et penser 

signifie par conséquent former (ou récupérer) une ἔννοια dans l’âme qui 

reproduit l’objet pensé et coïncide avec celui-ci, de sorte que, pour pen-

ser, il faut que l’objet pensé soit donné à l’âme pour qu’elle puisse le 

reproduire (ou l’avoir reproduit précédemment) en elle-même dans une 

ἔννοια. On comprend dès lors pourquoi, dans la logique de l’argument 

platonicien tel qu’il est formulé par Aristote, si une ἔννοια de quelque 

chose se trouve de manière stable dans l’âme de quelqu’un, cela implique 

que l’objet pensé correspondant à cette ἔννοια, que cette ἔννοια repro-

duit et avec lequel elle coïncide, existe de manière stable, c’est-à-dire 

au-delà des choses sensibles particulières – qui, elles, sont sujettes à la 

génération et à la corruption – comme une forme ou idée intelligible, 

éternelle et immuable. Je reviendrai dans la suite sur la pertinence de la 

formulation aristotélicienne de cet argument par rapport à la position de 

Platon, mais on peut remarquer déjà qu’Aristote, dans sa critique, rem-

place le terme ἔννοια par les termes φαντασία et φάντασμα (82.4), ce 

qui n’est évidemment pas sans importance.

5 On peut rappeler encore République VII 524e 5-6, qui évoque la «  pensée  » de l’un 
que l’âme «  meut en elle-même  » (κινοῦσα ἑν ἑαυτῇ τὴν ἔννοιαν) comme une trace qu’il 
faut examiner pour revenir à l’appréhension de l’un en soi  ; et de Philèbe 59d4, où il est 
question des «  pensées  » de ce qui est réellement – ou «  qui portent sur ce qui est réelle-
ment  » (ταῖς περὶ τὸ ὂν ὄντως ἐννόιαις) – qui sont pour cette raison les seuls référents 
appropriés pour déterminer le sens et l’usage corrects des noms.



 L’ARGUMENT SELON LE PENSER 101

Passons donc à examiner cette critique, qui consiste à montrer en pre-

mier lieu (82.1-6) que l’on parvient à admettre l’existence de deux types 

d’idées, différents entre eux, mais tous les deux refusés par les platoni-

ciens  : (1) les idées des choses particulières et corruptibles (τῶν καθ᾽ 
ἕκαστά τε καὶ φθαρτῶν, 82.2) et (2) les idées des choses qui ne sont pas 

du tout (τὰ μηδ᾽ ὅλως ὄντα, 82.5), car des unes nous gardons une image 

même lorsqu’elles sont corrompues, et qu’elles ne sont donc plus (φαντα-
σίαν αὐτῶν φυλάσσομεν καὶ μηκέτι ὄντων· φάντασμα γὰρ καὶ τῶν 

μηκέτι ὄντων σώζομεν, 82.4-5)  ; des autres nous avons la pensée (νοοῦ-
μεν, 82.5), indépendamment du fait qu’elles ne sont pas du tout. 

Pour ce qui est du premier type d’idées, le problème se pose de savoir 

à quelles idées Aristote fait ici précisément référence  : s’agit-il des idées 

des choses corruptibles en tant qu’idées des objets de pensée en général 

ou bien en tant qu’idées des choses particulières, des individus, ou encore 

des unes et des autres ensemble  ? Je crois en effet qu’il faut distinguer 

ici deux aspects différents. L’argument platonicien comme tel porte 

à poser, selon Aristote, que tout contenu du penser est une idée, même si 

c’est un objet corruptible, c’est à dire, dans la perspective platonicienne, 

une chose sensible et par conséquent particulière  ; mais le point fonda-

mental, on l’a vu plus haut, est celui d’établir s’il existe ou non l’idée 

d’une chose corruptible en tant que pensable, ce qui revient à se deman-

der si l’on peut ou non en avoir la pensée, dans la mesure où elle est 

sujette à la génération et à la corruption (et non pas dans la mesure où 

elle est particulière), de sorte que, une fois qu’elle est corrompue (ou 

avant d’être engendrée), elle n’existe plus (ou elle n’existe pas encore). 

Car, selon l’argument platonicien, seulement une réalité incorruptible, 

puisqu’elle n’est pas sujette à la génération et à la corruption, et qu’elle 

reste stable pour être pensée, peut constituer un objet de pensée, tandis 

qu’une réalité corruptible ne le peut pas  ; ce n’est qu’à une deuxième 

étape que l’on est amené à reconnaître qu’une réalité incorruptible, en 

raison de son statut ontologique, «  est  » au sens propre et que, se situant 

au-delà des choses particulières, elle est universelle  ; et que, en revanche, 

une réalité corruptible qui devient ne peut qu’être sensible et, par consé-

quent, particulière. Il me semble donc qu’il faut distinguer l’argument 

général, selon lequel il est impossible de penser les objets corruptibles en 

tant que corruptibles, de son corollaire, selon lequel il est impossible 

aussi de penser les objets particuliers, s’il est vrai que les objets cor-

ruptibles, en tant que sensibles, sont aussi particuliers, c’est-à dire des 



102 F. FRONTEROTTA

 individus, dont on ne peut alors admettre les idées non plus. Cette dis-

tinction me paraît pertinente et même indispensable, car on tend norma-

lement, à tort selon moi, à confondre les deux cas et à résumer la critique 

d’Aristote dans la conclusion paradoxale et contradictoire de l’introduc-

tion des idées des individus que les platoniciens, en revanche, refusaient6. 

Mais la question de l’existence des idées des individus ne se pose même 

pas chez Platon et, si mon analyse est correcte, elle n’est pas au centre 

de la critique d’Aristote à l’argument selon le penser non plus, car à la 

limite elle en descend indirectement  ; même s’il est vrai que cette ques-

tion, que je laisse ici entièrement de côté, devient fondamentale dans la 

tradition platonicienne postérieure, tout au long de laquelle on constate 

cependant un refus unanime opposé aux idées des individus, jusqu’à Plo-

tin du moins, dont la position apparaît plus controversée7. 

Si on considère maintenant le second type d’idées, celles des choses 

qui ne sont pas du tout, il pourrait sembler qu’elles soulèvent un pro-

blème distinct, car, à la différence des choses corruptibles dont on garde 

une image lorsqu’elles sont corrompues, mais qui ont existé à un certain 

moment et dont on a donc pu se former une image qui reste après leur 

corruption, les choses qui ne sont pas du tout n’existent pas et n’ont 

jamais existé, et l’on ne disposerait donc d’aucune image d’elles8. Je 

crois cependant, contre cette hypothèse de lecture, que les deux cas sont 

semblables, du moins en ce qui concerne les conséquences de l’argument 

qu’Aristote attribue aux platoniciens. En effet, on a vu que l’argument se 

déroule comme il suit  : puisque l’on ne pense que ce qui est (incorrup-

tible et au-delà des choses corruptibles), ce que l’on pense c’est une idée, 

6 Ce sont par exemple les cas, assez récents, de González Varela 2008, p. 68-72, et de 
Di Camillo 2012, p. 143.

7 En ce qui concerne Platon, la question des «  individus  » et de l’être «  individuel  » 
en général, de leur statut ontologique (= de leur degré d’existence), logique (= en tant 
qu’objets de définition) et épistémologique (= en tant qu’objets de connaissance), a été 
largement débattue par les commentateurs  : voir seulement, dans les dernières décen-
nies, McCabe 1994 et Gerson 2003, puis Woolf 2014, p. 157-172  ; sur la position de 
Plotin, on se reportera à la mise au point de Ferrari 1997, p. 23-63. 

8 Leszl 1975, p. 174-176 et p. 178-180, suivi par Forcignanò 2017, p. 255 et p. 258, 
a en effet soutenu que les choses corruptibles, avant de cesser d’être, ont pu faire l’objet 
du penser, ce qui serait impossible pour les choses qui ne sont pas du tout, et que cela 
permet d’établir une différence entre ces deux genres d’objets. Je ne le crois pas  : comme 
je le dirai dans la suite, dans la perspective épistémologique de Platon, la pensée ne pense 
jamais «  Socrate  » et «  Platon  », qu’ils existent ou qu’ils aient péris, mais l’«  homme  » 
en général. Il s’ensuit qu’il est parfaitement indifférent qu’un objet soit corruptible (ou 
corrompu) ou inexistant, car dans les deux cas il ne peut pas être objet du penser. 



 L’ARGUMENT SELON LE PENSER 103

et cela implique que de tout ce que l’on pense il y a une idée  ; or puisque 

l’on pense aussi les choses corrompues et inexistantes, il s’ensuit que des 

ces choses aussi il y a des idées. Le fait que des choses corrompues, 

comme Socrate et Platon, ont existé à un certain moment, même si elles 

n’existent plus maintenant, mais que l’on peut les penser dans la mesure 

où l’on en garde une image, est parfaitement équivalent au fait que l’on 

peut penser des choses qui ne sont pas du tout, comme le centaure et la 

chimère, même si elles n’ont jamais existé et qu’elles ne peuvent pas 

exister, dans la mesure où l’on en forme une image, par exemple en 

combinant les images d’un homme et d’un cheval qui, eux, ont existé 

à un certain moment, même s’ils n’existent plus maintenant, et dont on 

garde une image et que l’on peut donc penser  ; de manière que le cas 

des choses qui ne sont pas du tout retombe dans le cas plus général des 

choses corruptibles et que c’est au même titre qu’il faut admettre, suivant 

la conclusion d’Aristote, les idées des unes comme des autres. D’autre 

part, Aristote ne dit pas des choses qui ne sont pas du tout qu’il en reste 

une image que l’on «  garde  » ou «  conserve  », comme c’est le cas pour 

les choses corrompues (φυλάσσομεν, 82.4  ; σώζομεν, 82.5), car il 

n’existe aucune image des choses qui ne sont pas du tout que l’on puisse 

«  garder  » ou «  conserver  », tout simplement parce que l’on ne les 

a jamais perçues, s’il est vrai qu’elles n’existent pas  ; Aristote dit en 

revanche qu’on les pense (νοοῦμεν, 82.5), parce que l’on peut en former 

ex novo une image à partir de la combinaison d’autres images d’autres 

choses existantes9. Il faut donc en conclure que les choses corruptibles et 

les choses inexistantes sont certainement différentes quant à leur statut 

ontologique, mais absolument identiques quant au fait que, selon la for-

mulation aristotélicienne de l’argument platonicien, elles comportent 

toutes au même titre que, puisque l’on peut les penser, il en existe les 

deux types d’idées correspondantes que les platoniciens refusent. 

Mais on a constaté que la critique d’Aristote aboutit à une deuxième 

conclusion, bien plus radicale, selon laquelle l’argument selon le penser 

ne porte non plus à établir que les idées sont (ὥστε οὐδὲ ὁ τοιοῦτος 

λόγος ἰδέας εἶναι συλλογίζεται, 82.6), car, comme il est rendu explicite 

dans la recensio altera, il n’est pas nécessaire de poser les idées comme 

9 Rien n’empêche à mon avis que cette fabrication d’images représente l’une des issues 
de ce qu’Aristote appelle εἰδωλοποιεῖν, dans le passage célèbre de De anima Γ 3, 427b 
19-20, et qui trouve son application ordinaire dans la mnémotechnique (ἐν τοῖς 
μνημονικοῖς).



104 F. FRONTEROTTA

objets de la pensée, car il suffit d’admettre dans cette position l’universel, 

en tant que chose ou notion «  commune  » qui est en fonction des choses 

particulières dont elle est prédiquée et à laquelle on parvient à partir des 

choses particulières elles-mêmes. Il me semble qu’il faut faire encore une 

fois une distinction dans cette conclusion d’Aristote  : (1) d’un côté, elle 

vise à montrer que la thèse platonicienne est contradictoire, car c’est 

l’universel, non pas l’idée, qui est objet de la pensée  ; (2) d’un autre côté, 

elle comporte, implicitement, que la thèse aristotélicienne, qui fait de 

l’universel l’objet de la pensée, représente une alternative (plus) cohé-

rente par rapport à la thèse platonicienne. J’examinerai ces deux points 

très rapidement, car ils se relient à des aspects bien connus, bien que 

complexes, de la philosophie d’Aristote. 

Pour ce qui est de la première question, elle renvoie de toute évidence 

à l’argument principal qui est généralement associé à la critique d’Aris-

tote aux idées platoniciennes  : les idées, en tant que réalités qui existent 

par elles-mêmes, caractérisées par un statut ontologique autonome et 

indépendant des choses sensibles dont elles sont les idées et par consé-

quent séparées de celles-ci, se posent, dans la perspective d’Aristote, 

comme des οὐσίαι, des substances, les seules entités dont on peut dire 

qu’elles sont par elles-mêmes, c’est-à-dire qu’elles existent séparément. 

Mais la substance, on le sait, est par définition, pour Aristote, une réalité 

individuelle10, et non universelle, qui ne peut donc pas être un objet de 

pensée situé au-delà des choses particulières et commun à celles-ci – ce 

que les platoniciens soutiennent pour les idées – car, comme il est dit par 

exemple en Métaphysique Z 13, la substance «  première  » de chaque 

chose est ce qui lui est propre de manière exclusive (πρώτη οὐσία ἑκά-
στου ἡ ἴδιος ἑκάστῳ ἣ οὐχ ὑπάρχει ἄλλῳ, 1038b 10), tandis que l’uni-

versel est une chose ou une notion commune à plusieurs individus (τὸ δὲ 

καθόλου κοινόν· τοῦτο γὰρ λέγεται καθόλου ὃ πλείοσιν ὑπάρχειν 

πέφυκεν, 1038b 11-12), qui ne signifie donc jamais un individu déter-

miné, mais une qualité commune à plusieurs individus (τὸ τοιόνδε ἀλλὰ 

10 Comme le montrent les chapitres 3-4 du livre Z de la Métaphysique, la description 
de la substance, en toutes ses formes, est incompatible avec le caractère de l’universalité  : 
la substance est en effet (1) ce qui n’est pas inhérent à une autre chose et qui ne se laisse 
pas prédiquer d’une autre chose  ; (2) ce qui existe par lui-même, séparément et indépen-
damment de toute chose  ; (3) ce qui est un «  quelque chose  » déterminé  ; (4) ce qui est 
intrinsèquement «  un  » et qui ne vient pas d’une agrégation de plusieurs éléments  ; (5) ce 
qui est en acte et non en puissance.



 L’ARGUMENT SELON LE PENSER 105

μὴ τόδε τι σημαίνειν, 1039a 15-16)  : comment admettre, alors, que 

l’idée platonicienne de l’homme, qui est le terme général ou la notion 

commune que l’on peut prédiquer indistinctement de tous les hommes 

particuliers, se pose en même temps et au même titre comme l’οὐσία de 

chaque homme particulier, sa réalité propre et exclusive, ce qu’il est en 

lui-même et qui le rend uniquement ce qu’il est par rapport aux autres 

hommes particuliers  ? Il s’ensuit, en Métaphysique Z 14, que (1) ou bien 

l’idée est une substance, et elle est alors une réalité individuelle qui existe 

par elle-même, indépendamment ou séparément des autres choses parti-

culières (des autres substances), mais qui n’est pas objet de la pensée, 

(2) ou bien elle est un universel, et elle est alors une chose ou une notion 

commune qui est objet de la pensée, mais qui n’existe pas par elle-même, 

indépendamment ou séparément des choses particulières (des substances), 

mais comme un terme général qui se prédique d’elles et qui ne peut 

exister qu’en relation avec ce dont il se prédique et dont il désigne les 

qualités11. Voilà pourquoi, dans ce passage de la Métaphysique, Aristote 

parvient à une conclusion qui ne s’éloigne pas trop de celle de notre 

argument du De ideis, c’est-à-dire «  qu’il est clair qu’il n’y a pas d’idées 

des choses sensibles selon le mode que certains disent  » (δῆλον ὅτι οὐκ 

ἔστιν εἴδη αὐτῶν [scil. τῶν αἰσθητῶν] οὕτως ὥς τινές φασιν, 1039b 

18-19)12. 

11 Sur ce point très complexe et débattu, que je n’évoque ici que comme «  arrière-
plan  » de l’argument du De ideis, voir seulement Leszl 1975, p. 315-327, Fine 1993, 
p. 23-25, et Di Camillo 2012, p. 193-230.

12 Les arguments développés dans le livre Z de la Métaphysique, que je viens d’évo-
quer aussi schématiquement, sont plus largement discutés dans le livre I des Analytiques 
Seconds. En I 4, 73a 25 - 74a 5, Aristote explique que l’universel n’est jamais une subs-
tance, une chose réellement existante, comme par exemple «  Socrate  » ou «  cet homme  », 
car il consiste en revanche en une détermination (essentielle ou accidentelle) des subs-
tances qui fait partie de la proposition qui les définit (comme par exemple «  homme  » ou 
«  bipède  » de Socrate). Les universels ne possèdent donc pas une existence propre et 
autonome, et tout ce qui possède une existence propre et autonome ne peut qu’être «  indi-
viduel  » et «  particulier  ». Ensuite, en I 11, 77a 5-35, Aristote adresse sa critique contre 
la théorie platonicienne des idées, en montrant que non seulement l’exigence de l’universel 
ne porte pas à poser l’existence des idées comme substances universelles, mais que, tout 
au contraire, l’expression même de «  substance universelle  » révèle une contradiction 
immédiate, car elle suppose d’associer la notion d’universalité à une entité individuelle et 
particulière  : «  Et pourquoi – conclut Aristote en I 24, 85a 30 - 85b 23 – l’universel 
devrait-il exister par lui-même comme une substance, plus que n’importe quelle autre 
chose qui exprime une qualité, une relation ou une action  ?  ». Cf. encore, sur ces passages, 
Leszl 1975, p. 108-115.



106 F. FRONTEROTTA

On est amené ainsi à la deuxième question soulevée dans les dernières 

lignes de la recensio vulgata de l’argument selon le penser, qui est celle, 

implicitement évoquée, de la cohérence de la thèse d’Aristote de l’uni-

versel comme objet de la pensée face aux contradictions de la thèse pla-

tonicienne de l’idée-substance. Car, si l’objet de la pensée est non pas 

l’idée platonicienne, mais l’universel auquel on parvient à partir des 

choses particulières et qui existe en fonction d’elles ou en tant que dérivé 

d’elles, la thèse d’Aristote se situe tout naturellement dans le contexte de 

sa conception du penser qui surgit précisément à partir de la φαντασία, 

comme l’explique De anima Γ 3, ce qui permet finalement de com-

prendre la raison du remplacement du terme ἔννοια en 81.28, pour dési-

gner la «  pensée  » qui, selon les platoniciens, reste stable, indépendam-

ment de l’existence ou de l’inexistence des choses corruptibles et 

particulières, et qui renvoie donc à l’idée comme objet de la pensée, par 

les termes φαντασία et φάντασμα en 82.4, pour désigner l’«  image  » 

qui, selon la critique qu’Aristote adresse aux platoniciens, est ce que l’on 

garde des choses corruptibles et particulières lorsqu’elles sont corrom-

pues, et qui ne permet de remonter qu’à l’universel comme objet de la 

pensée. Car le φάντασμα qui reste lorsque les individus sensibles sont 

corrompus ou simplement absents à la perception, ou que l’on forme ex 

novo en combinant les φαντάσματα de plusieurs individus sensibles, dans 

le cas des choses inexistantes13, suit nécessairement la perception sen-

sible, tout comme l’appréhension intellectuelle se fonde pour sa part sur 

ce φάντασμα (φαντασία […] οὐ γίγνεται ἄνευ αἰσθήσεως, καὶ ἄνευ 

ταύτης οὐκ ἔστιν ὑπόληψις, 427b 15-16) qu’elle reconduit à une notion 

«  commune  », c’est-à-dire à un universel  : lorsque l’on pense, on par-

vient donc à l’appréhension d’une notion commune à partir de l’image 

d’un individu sensible, de sorte que le «  penser  » comporte d’un côté la 

production d’«  images  » des individus sensibles que l’on a perçus, de 

l’autre côté l’«  appréhension  » des notions communes auxquelles ces 

images sont reconduites (περὶ δὲ τοῦ νοεῖν […] τούτου δὲ τὸ μὲν 

φαντασία δοκεῖ εἶναι τὸ δὲ ὑπόληψις, 427b27-28). Si on revient main-

tenant à l’argument du De ideis, la position attribuée aux platoniciens 

consiste à soutenir que, pour penser, il faut un objet qui est et qui reste 

stable, de sorte que, en le pensant, on le reproduit dans l’âme par une 

ἔννοια qui lui correspond et qui coïncide avec lui  ; cela étant, de tout ce 

13 Voir De anima Γ 3, 427b 19-20, et supra, n. 9.



 L’ARGUMENT SELON LE PENSER 107

que l’on pense il existe une idée. La critique d’Aristote à cette position 

découle logiquement de sa conception de la pensée, alternative à celle 

des platoniciens, selon laquelle, pour penser, il faut certainement un objet 

qui est et qui reste stable, mais dont on ne doit pas poser l’existence 

indépendante ou séparée, car c’est un universel, une chose ou une notion 

«  commune  » qui existe seulement en fonction de, ou en relation avec, 

les choses particulières dont on garde l’image, de manière que, lorsque 

l’on pense, l’on pense l’universel en relation avec les choses particulières 

ou les choses particulières dans la mesure où elles sont reconduites 

à l’universel14. On pourra alors penser sans difficulté, dans la perspective 

d’Aristote, une chose (1) corrompue ou (2) inexistante, car (1) on dispose 

de son image (le φάντασμα de «  Socrate  », par exemple), qui vient de la 

perception de la chose en question (l’individu «  Socrate  »), que l’on 

reconduit à la notion commune qui la caractérise (l’universel «  homme  »)  ; 

ou alors (2), si l’on ne dispose pas de son image, s’agissant d’une chose 

inexistante, l’on peut en former une ex novo (le φάντασμα d’un «  cen-

taure  », par exemple), même si la chose en question (l’individu «  cen-

taure  ») n’existe pas et que l’on n’en a donc eu aucune perception, en 

combinant d’autres images de choses existantes (les φαντάσματα d’un 

«  homme  » et d’un «  cheval  ») dont on dispose et qui viennent, elles, de 

la perception des choses en question (un individu «  homme  » et un indi-

vidu «  cheval  »), et on pourra reconduire cette image «  mixte  » à la 

notion commune, «  mixte  » elle aussi, qui la caractérise (l’universel 

«  homme + cheval  »). Et tout cela, sans susciter les contradictions que 

rencontrent les platoniciens.

3. La position de Platon sur les objets de la pensée

Je passe maintenant à examiner brièvement la position de Platon sur 

le statut des objets de la pensée, pour vérifier la pertinence de la présen-

tation qu’en fait Aristote dans le De ideis et pour mesurer l’efficacité de 

14 En ce qui concerne la conception aristotélicienne de l’universel, dans le De anima 
notamment, comme résultat d’un processus d’«  abstraction  » à partir de la perception 
sensible des choses particulières et de la faculté de la φαντασία, voir les études succes-
sives de J. Cleary (Cleary 1985 et 1987)  ; puis surtout l’examen détaillé de Helmig 2012, 
p. 96-100 et p. 108-111, qui signale justement les risques d’anachronisme impliqués par 
l’emploi du terme «  abstraction  » dans le cadre de la théorie aristotélicienne de la connais-
sance et de la pensée.



108 F. FRONTEROTTA

sa critique. Il faut d’abord constater, de manière générale, qu’il est hors 

de doute que, pour Platon, les objets de la pensée coïncident avec les 

idées et qu’ils sont par conséquent des réalités réellement existantes au-

delà des choses sensibles en devenir  : il suffit de rappeler, à ce propos, 

que les idées sont qualifiées, par définition pour ainsi dire, d’«  intelli-

gibles  » (νοητά) parce que, à la différence des choses sensibles que l’on 

perçoit par les sens, elles sont objet de la pensée seule15. Cette remarque, 

bien que générale, me paraît par elle-même décisive. On peut cependant 

évoquer un certain nombre de passages des dialogues de Platon dans 

lesquels cette coïncidence «  onto-épistémologique  », qui porte à faire 

justement «  coïncider  » le degré d’être et le degré d’intelligibilité d’un 

objet, est discutée et expliquée. 

Dans la dernière section du Cratyle (439b 10-440 c3), au moment le 

plus intense d’une polémique serrée contre la doctrine héraclitéenne, 

Socrate qui mène la discussion introduit l’argument suivant  : si toutes les 

choses sont en mouvement et changent éternellement, comme le pré-

tendent Héraclite et ses disciples, aucun «  nom  » ne pourra être employé 

de manière stable pour désigner les choses en devenir. Mais cette position 

se révèle inacceptable, car si l’on peut parler d’un «  beau en soi  » ou 

d’un «  bien en soi  » et ainsi de suite pour chacune des choses existantes, 

il est évident qu’il ne s’agit pas d’entités sensibles qui s’écoulent et se 

transforment sans cesse, mais de quelque chose qui reste toujours iden-

tique à lui-même (τοιοῦτον ἀεί ἐστιν οἷόν ἐστιν). En effet, ce qui n’est 

jamais identique à lui-même ne peut pas être «  en soi  » et ne peut même 

pas être un «  quelque chose  » déterminé  ; en revanche, s’il persiste iden-

tiquement dans son état, sans s’éloigner de la forme qui le caractérise (εἰ 
δὲ ἀεὶ ὡσαύτως ἔχει καὶ τὸ αὐτό ἐστι […] μηδὲν ἐξιστάμενον τῆς 

αὑτοῦ ἰδέας), il faudra alors admettre qu’il n’est pas sujet au changement 

et au mouvement (<οὐκ> ἂν τοῦτό γε μεταβάλλοι ἢ κινοῖτο)16. À ce 

niveau, l’analyse a déjà dévoilé les paradoxes du mobilisme absolu, mais 

Socrate n’a pas encore formulé l’argument décisif (439e 7 - 440c 1)  : si 

tout s’écoule et change éternellement, rien ne sera connaissable (οὐδ᾽ἂν 

15 Cf. par exemple Phédon 65d-66a et 78e - 79a  ; Banquet 202a  ; République V 476d 
- 479d, VI 504c - 511e et VII 533e - 534a  ; Phèdre 247c-e.

16 Il n’est pas possible de discuter ici le problème de la présence de la théorie des idées 
dans le passage conclusif du Cratyle  : je me limiterai donc à rappeler que les interpréta-
tions proposées restent divergentes et le débat critique très ouvert. Pour une analyse plus 
détaillée, je renvoie à mon étude Fronterotta 2001, p. 27-33 et p. 66-79.



 L’ARGUMENT SELON LE PENSER 109

γνωσθείῃ γε ὑπ᾽οὐδενός), car lorsque le sujet connaissant s’approche 

(ἐπιόντος τοῦ γνωσομένου), l’objet connu aura modifié son état et, 

devenu autre par rapport à ce qu’il était (ἄλλο καὶ ἀλλοῖον γίγνοιτο), il 

sera impossible de le connaître pour ce qu’il est dans sa nature (οὐκ ἂν 

γνωσθείῃ ἔτι ὁποῖόν γέ τί ἐστιν ἢ πῶς ἔχον). D’autre part, et c’est la 

conséquence extrême d’un tel argument, si tout se transformait sans cesse 

et rien ne restait (εἰ μεταπίπτει πάντα χρήματα καὶ μηδὲν μένει), la 

connaissance même changerait et elle ne serait plus «  connaissance  », 

mais autre chose  ; dans ce cas, on ne pourrait plus distinguer le sujet 

connaissant, l’objet connu et l’acte de la connaissance dans le devenir 

universel du tout. La connaissance sera en revanche possible à la condi-

tion qu’elle ne cesse d’être «  connaissance  » et que ses objets, le beau, 

le bien et les autres réalités «  en soi  », existent «  toujours  » (εἰ δὲ ἔστι 
ἀεί […] τὸ καλόν, ἔστι δὲ τὸ ἀγαθόν, ἔστι δὲ ἓν ἕκαστον τῶν ὄντων). 

L’argument anti-héraclitéen de ce passage du Cratyle se fonde évidem-

ment sur le principe suivant  : la connaissance est, par sa nature, immuable, 

et elle exige, comme son contenu, des objets qui soient, eux aussi, 

immuables  ; et cela parce qu’elle peut être telle dans la mesure où ses 

objets ne changent jamais. Pour qu’il y ait connaissance, il faut donc qu’il 

y ait un objet qui est «  réellement  » à connaître, et ce statut ontologique 

ne peut appartenir, selon Platon, à aucune réalité sensible en devenir17. 

De même, dans la conclusion du livre V de la République (476d 5 - 

480 a13), Socrate en vient à établir le statut épistémologique de la 

connaissance des philosophes par ce raisonnement  : celui qui connaît 

connaît nécessairement quelque chose qui est (τι […] ὄν), parce qu’il est 

impossible de connaître ce qui n’est pas, ce qui permet d’en déduire que 

«  ce qui est absolument est absolument connaissable  » (παντελῶς ὄν 

[…] παντελῶς γνωστόν), tandis que «  ce qui n’est absolument pas est 

absolument inconnaissable  » (μὴ ὂν δὲ μηδαμῇ πάντῃ ἄγνωστον). S’il 

y a en outre quelque chose qui est et qui n’est pas en même temps, inter-

médiaire entre l’être et le non-être (εἰ δὲ δή τι οὕτως ἔχει ὡς εἶναί τε 

καὶ μὴ εἶναι […] μεταξὺ […] τοῦ εἰλικρινῶς ὄντος καὶ τοῦ αὖ μηδαμῇ 

ὄντος), il sera l’objet d’un genre de connaissance intermédiaire entre 

la vraie connaissance, la science, et l’ignorance (μεταξύ τι ἀγνοίας τε 

καὶ ἐπιστήμη), l’opinion (δόξα). Car, puisqu’il implique une faculté 

cognitive différente, chaque genre de connaissance s’adresse à un objet 

17 Cf. encore mon étude Fronterotta 2001, p. 66-79. 



110 F. FRONTEROTTA

différent (ἐπ᾽ἄλλῳ ἄλλη δύναμις πέφυκεν), de sorte que la vraie 

connaissance, la science, placée au sommet de la hiérarchie, connaît vrai-

ment ce qui est «  réellement  »  ; en revanche, l’ignorance, qui est l’ab-

sence de toute connaissance, ignore totalement ce qui n’est pas du tout  ; 

il s’ensuit que l’opinion, à mi-chemin entre la vraie connaissance et 

l’ignorance, opine ce qui est et qui n’est pas en même temps. Il est clair 

dans ce schéma, et Socrate le précise tout de suite, que l’objet de la vraie 

connaissance, qui est «  réellement  », coïncide avec les idées intelligibles 

qui restent toujours stables et immuables, alors que l’objet de l’opinion, 

qui est et qui n’est pas en même temps, s’identifie avec la multiplicité 

des choses sensibles qui deviennent toujours, et qui manifestent par 

conséquent toute propriété et son contraire en même temps, l’objet de 

l’ignorance s’évanouissant dans l’absence de tout objet, dans le non-être 

pur et simple. Je ne vais pas rentrer dans les détails de l’interprétation de 

cette section aussi riche et complexe de la République et du débat qu’elle 

a suscité18, mais on peut constater aisément qu’elle établit encore une 

fois, sur la base de l’admission d’une correspondance étroite entre les 

différents genres de connaissance et le statut de leurs objets, que les idées 

sont les objets de la vraie connaissance, de la science, et cela en raison 

du fait qu’elles sont distinctes, sur le plan ontologique, des choses sen-

sibles en devenir, parce qu’elles restent les mêmes et qu’elles sont donc 

«  réellement  ». 

Il faut remarquer en passant que, dans les passages cités, il est question 

des idées comme objets de la «  connaissance  » (γνῶσις), ou du 

«  connaître  » (γιγνώσκειν), et de la «  science  » (ἐπιστήμη), non pas 

du «  penser  » (νοεῖν), ou de la «  pensée  » (νοῦς-νόησις), ce qui pourrait 

porter à croire que ces passages ne sont pas pertinents dans le cadre de 

mon examen de l’argument du De ideis «  selon le penser  », car ils 

seraient plutôt appropriés dans le cadre de l’examen des arguments pré-

sentés au début de l’œuvre d’Aristote (79.4 - 80.6) qui se fondent juste-

ment «  sur les sciences  » (ταῖς ἐπιστήμαις). Il me paraît cependant 

qu’Aristote ne suggère pas, en distinguant des arguments qui se fondent 

«  sur les sciences  » et un argument «  selon le penser  », qu’il faut poser, 

selon les platoniciens, une distinction entre «  connaître  » (ou avoir 

«  science  » de) et «  penser  » les idées, car il s’agit en revanche de 

18 Je me permets de renvoyer pour cela à mon article Fronterotta 2007, particulière-
ment p. 116-135. 



 L’ARGUMENT SELON LE PENSER 111

distinguer les raisons, qui ne sont pas exactement les mêmes dans les 

deux cas, pour lesquelles la «  connaissance  » (ou la «  science  ») et la 

«  pensée  » respectivement impliquent toutes les deux, selon les platoni-

ciens, l’existence des idées comme leurs objets propres. Et d’autre part, 

on le verra dans la suite, Platon lui-même emploie souvent les familles 

des termes γνῶσις-γιγνώσκειν, ἐπιστήμη et νοῦς-νόησις-νοεῖν pour 

indiquer indifféremment le genre de connaissance le plus élevé, la 

«  connaissance vraie  » ou la «  science  », tout comme la «  pensée  » avec 

laquelle en effet il coïncide. Je m’en tiens donc à ce que, qu’il s’agisse 

du «  connaître  » (ou avoir «  science  ») ou du «  penser  », l’argument du 

De ideis «  selon le penser  » et les passages platoniciens cités convergent 

vers la même conclusion, qui est celle d’introduire les idées comme 

objets de «  pensée  » ou de «  connaissance  » (ou «  science  ») dans la 

mesure où elles sont par elles-mêmes et qu’elles restent stables au-delà 

des choses sensibles, particulières et corruptibles, une conclusion qui dif-

fère sensiblement de celles des arguments qui se fondent «  sur les 

sciences  »19.

19 Les conclusions des arguments qui se fondent «  sur les sciences  » sont au nombre 
de trois (79.5-15) et posent qu’il faut introduire les idées comme objets de la science, dans 
la mesure où les idées sont respectivement (1) des modèles éternels des choses sensibles, 
(2) des réalités parfaitement déterminées au-delà des choses particulières totalement indé-
terminées et (3) des réalités en soi qui se distinguent des choses sensibles en devenir  : voir 
pour cela, dans ce volume, l’article d’Annick Jaulin. Pour ce qui est du rapport entre les 
arguments qui se fondent «  sur les sciences  » et l’argument «  selon le penser  », qui est 
très controversé, je me limiterai à signaler, à titre d’exemple, les positions de Cherniss 
1944, p. 272-273, qui considère ces arguments comme essentiellement interchangeables, 
et de Leszl 1975, p. 173-174, et Fine 1993, p. 121, qui soutiennent en revanche que les 
deux groupes d’arguments se distinguent en raison d’une différente conception du «  pen-
ser  » (νοεῖν)  : pour Leszl, il s’agit de la différence entre une forme de pensée «  discur-
sive  » douée d’un caractère démonstratif et d’une forme de pensée «  immédiate  » suscep-
tible de saisir directement son objet, qui seraient à l’œuvre, l’une, dans les arguments qui 
se fondent «  sur les sciences  », l’autre, dans l’argument «  selon le penser  »  ; pour Fine, 
il s’agit en revanche de la différence entre une forme de pensée «  au sens large  » (broad 
thought), qui comprend aussi l’opinion, l’imagination et ainsi de suite et qui serait à la 
base de l’argument «  selon le penser  », et une forme de pensée «  de haut niveau  » (high-
level thought), qui coïncide de manière exclusive avec l’intellection ou la pensée ration-
nelle, qui serait impliquée dans les arguments qui se fondent «  sur les sciences  » (voir 
aussi, pour cette distinction de Fine, infra, n. 26). Comme j’espère l’avoir montré en ce 
qui précède, je maintiens (contre Cherniss) que les arguments qui se fondent «  sur les 
sciences  » et l’argument «  selon le penser  » sont réellement différents, mais qu’ils le sont 
(contre Leszl et Fine) non pas en vertu d’une différente conception du penser, mais pour 
leurs développements spécifiques et leurs conclusions respectives.



112 F. FRONTEROTTA

D’autres passages des dialogues de Platon qui vont dans ce même sens 

pourraient être encore rappelés20, mais il est suffisamment clair que la 

nécessité des idées comme réalités en soi et douées d’un statut ontolo-

gique éternel et immuable est liée au fait qu’elles seules peuvent être 

l’objet d’une pensée, ou d’une connaissance (ou science), qui reste elle 

aussi éternellement stable et immuable. Mais il y a plus, car Platon donne 

aussi des arguments contre la thèse opposée à celle qui vient d’être éta-

blie, en montrant qu’il n’est pas possible d’admettre que le «  penser  » 

n’ait aucun contenu objectif et existant par lui-même, ce qui revient 

à dire qu’il est impossible que les idées n’existent que comme des «  pen-

sées  » dans l’âme du sujet qui les pense. Je fais référence au passage bien 

connu, et très controversé, du Parménide (132b 3 - 132c 11), dans lequel, 

pour essayer d’échapper aux difficultés que Parménide a soulevées dans 

son examen de l’hypothèse de l’existence des idées proposée par un jeune 

Socrate, qui dépendent notamment du statut ontologique qui leur est attri-

bué de réalités qui sont par elles-mêmes séparément des choses sensibles 

en devenir21, on envisage la possibilité suivante  : chacune des idées n’est 

peut-être qu’une «  pensée  » qui surgit dans les âmes (νόημα […] ἐγγί-
γνεσθαι […] ἐν ψυχαῖς) et qui n’existe donc pas par elle-même, en 

dehors des âmes, c’est-à-dire qu’elle n’est que le contenu de la pensée, 

ce que l’on pense, une notion universelle, dirait-on dans la terminologie 

aristotélicienne, non pas une substance. Or, cette possibilité est évoquée 

ici pour trouver une solution aux apories suscitées par l’examen de la 

relation de participation entre les choses sensibles et les idées intelli-

gibles, mais elle fournit indirectement un argument pertinent pour la 

question qui nous occupe, car, si les idées n’étaient que des νοήματα 

dans l’âme, elles finiraient par coïncider avec les ἔννοιαι des objets pen-

sés qui, selon la formulation d’Aristote de l’argument platonicien selon 

le penser, restent même après que leurs objets sont corrompus (81.28), 

20 Cf. par exemple Sophiste 237b 7 - 238c 11, où l’on établit que ce qui n’est pas ne 
peut pas être pensé (τὸ μὴ ὂν αὐτὸ καθ᾽αὑτό … ἀδιανόητον), car on ne peut penser que 
«  ce qui est  » (τὸ ὄν), c’est à dire, dans le contexte de ce dialogue, l’ensemble des réalité 
intelligibles.

21 La question fondamentale pour l’interprétation du Parménide, qu’on laissera cepen-
dant ici de côté, est justement celle du statut des difficultés et des objections qui sont 
soulevées dans le dialogue contre la théorie des idées défendue par un jeune Socrate  : 
faut-il les prendre au sérieux ou non  ? Et Platon les prenait-il au sérieux ou non  ? Pour 
une présentation et une discussion des deux thèses opposées, on lira en premier lieu, en 
faveur du sérieux des arguments de Parménide, Fronterotta 1998, p. 38-83, et Fronterotta 
2006, particulièrement p. 413-420  ; puis, pour la thèse contraire, Ferrari 2004, p. 56-96. 



 L’ARGUMENT SELON LE PENSER 113

ce qui rendrait légitime la critique d’Aristote, qui en fait des «  images  » 

(φαντασία ou φάντασμα, 82.4) qui ne correspondent à aucun objet exis-

tant, parce qu’elles se laissent simplement reconduire à des notions uni-

verselles. Mais il n’en va pas ainsi. Parménide, en effet, révèle immédia-

tement l’inconsistance de cette perspective  : si chaque νόημα est «  de 

quelque chose (…) qui est  » (τινὸς […] ὄντος), et qu’il n’est «  la pensée 

de rien  » (νόημα δὲ οὐδενός), il sera la pensée «  de quelque chose 

d’unique  » (ἑνός τινος), qui s’étend sur toutes les choses sensibles qui 

en participent et «  qui est une idée unique  » (μίαν τινὰ οὖσαν ἰδέαν), et 

ce sera cette idée qui est pensée comme une et toujours identique sur 

toutes les choses sensibles qui en participent (εἶδος ἔσται τοῦτο τὸ 

νοούμενον ἓν εἶναι, ἀεὶ ὂν τὸ αὐτὸ ἐπὶ πᾶσιν)  ; il s’ensuit que, l’idée-

νόημα unique s’étendant sur toutes les choses sensibles qui en parti-

cipent, ou bien toutes ces choses proviennent de pensées et pensent (ἐκ 

νοημάτων ἕκαστον εἶναι καὶ πάντα νοεῖν) ou bien, tout en étant des 

pensées, elles ne sont pas pensées (νοήματα ὄντα ἀνόητα εἶναι). Quoi 

qu’il en soit de la cohérence de cette séquence, les deux options sont 

inacceptables et Socrate est obligé d’abandonner cette perspective, car 

tout νόημα, ou toute ἔννοια, s’il est par nécessité de quelque chose qui 

est réellement et qui se pose comme une réalité unique qui reste identique 

au-delà des choses sensibles, et qui ne consiste pas de pensée, ne peut 

que renvoyer à une idée qui existe par elle-même, séparément des choses 

sensibles, et qui ne se réduit donc pas à la notion universelle à laquelle 

l’on parvient à partir du simple φάντασμα d’une chose corrompue22.

Un cas plus douteux, et manifestement problématique, est celui du 

Théétète, où la question du statut des objets de la pensée se pose à plu-

sieurs reprises, dans le contexte de la recherche de la définition de la 

connaissance, ou de la science (ἐπιστήμη), qui est le but du dialogue, 

d’abord à la conclusion de la réfutation de la thèse qui fait coïncider la 

connaissance avec la perception sensible, puis au cours de l’analyse de 

la thèse qui identifie la connaissance avec l’opinion vraie. Il s’agit, dans 

le premier cas, du passage célèbre (185b 7 - 186e 10) où Socrate introduit 

les κοινά, les propriétés «  communes  » à toutes les choses, comme l’être 

et le non-être, la ressemblance et la dissemblance, le même et l’autre, l’un 

et la série des nombres, mais aussi le beau et le laid, le bon et le mauvais, 

que l’âme examine par elle-même, sans avoir recours à la sensation (αὐτὴ 

22 Sur la structure de cet argument contre le conceptualisme, et sur son efficacité, 
cf. Bossi 2005, p. 58-74, et surtout Helmig 2007, p. 303-336.



114 F. FRONTEROTTA

δι᾽αὑτῆς ἡ ψυχὴ τὰ κοινὰ […] περὶ πάντων ἐπισκοπεῖν), et par les-

quelles elle établit des comparaisons et des connexions entre les choses 

sensibles qu’elle perçoit en revanche par les sens. Or, puisque la vérité 

et, par conséquent, la connaissance vraie d’une chose résident en premier 

lieu dans l’accès à l’être de cette chose (τυχεῖν […] οὐσίας  ; οὐσίας καὶ 
ἀληθείας […] ἅψασθαι), que l’âme atteint toute seule, il en résulte 

que connaître ne revient pas à percevoir, car c’est plutôt une activité que 

l’âme exerce par elle-même. On peut certainement déduire de ce passage 

que les κοινά sont absolument indépendants des choses sensibles et qu’il 

se posent donc comme des notions communes dans l’âme, mais rien n’est 

dit d’une relation de dépendance qu’ils pourraient éventuellement entre-

tenir avec des objets intelligibles qui existeraient par eux-mêmes en 

dehors de l’âme – les idées – car la question de la présence (ou plutôt de 

l’absence, à mon avis) de la théorie des idées dans le Théétète, et des 

raisons qui auraient amené de toute façon Platon à n’en faire pas expli-

citement usage, reste obscure  : dans ces conditions, les κοινά ne sont pas 

nécessairement ici des objets de pensée qui n’existent que dans l’âme23. 

Peu après, Socrate discute la deuxième définition de la connaissance 

comme opinion vraie proposée par Théétète, en posant d’abord le pro-

blème de la nature et de l’objet de l’opinion fausse, qu’il faut déterminer 

pour parvenir à établir, par opposition, la nature et l’objet de l’opinion 

vraie. Au cours de cette analyse, cinq hypothèses d’explication de la 

possibilité de l’opinion fausse sont passées en revue, dont deux semblent 

être en rapport avec notre examen  : (1) il se peut que l’opinion fausse 

soit celle de celui qui opine ce qui n’est pas (ὁ τὰ μὴ ὄντα […] δοξά-
ζων), et qu’il y ait donc un objet que l’on peut prendre comme contenu 

de réflexion même s’il n’existe pas réellement, mais cela est déclaré 

impossible, car celui qui n’opine rien n’opine pas du tout (ὅ γε μηδὲν 

δοξάζων τὸ παράπαν οὐδὲ δοξάζει, 188d 3 - 189b 5)  ; (2) il se peut 

alors que l’opinion fausse vienne d’une divergence entre la pensée et la 

sensation (διανοίας πρὸς αἴσθησιν παραλλαγήν), lorsque l’on reconduit 

erronément une perception sensible à une pensée (ἐν τῇ συνάψει αἰσθή-
σεως πρὸς διάνοιαν), par exemple la vision de l’individu «  Socrate  » 

à la pensée du «  cheval  », alors qu’aucune opinion fausse ne serait pos-

sible lorsque l’on se situe au niveau de la pensée seule, par exemple si 

23 Une bonne introduction d’ensemble à cette section redoutable du Théétète, avec une 
présentation de la bibliographie pertinente, se trouve dans Ferrari 2011, p. 81-90 et p. 134-
142  ; voir aussi, tout récemment, l’analyse détaillée d’Aronadio 2016, p. 173-205.



 L’ARGUMENT SELON LE PENSER 115

l’on pense l’«  homme  », sans en percevoir «  un  » par la vue (τὸν ἄνθρω-
πον ὃν διανοούμεθα μόνον, ὁρῶμεν δ᾽οὔ), que l’on ne peut pas 

confondre avec le «  cheval  » que l’on pense aussi, et non pas avec un 

«  cheval  » que l’on perçoit par la vue ou par le toucher (ἵππον […] ὃν 

αὖ οὔτε ὁρῶμεν οὔτε ἀπτόμεθα, διανοούμεθα δὲ μόνον). Mais cette 

hypothèse aussi est rejetée, car elle ne permet pas d’expliquer le cas de 

l’opinion fausse, ou de l’erreur, qui surgit dans le cadre de la pensée 

comme telle (195c 6 - 196c 3). Or, s’il est vrai qu’est envisagée, dans ces 

deux passages, la possibilité d’admettre d’abord (1) quelque chose qui 

n’est pas comme objet de l’opinion fausse, ensuite (2) quelque chose que 

l’on pense seulement sans en avoir actuellement la sensation, une notion 

commune, comme objet de la pensée, il faut cependant remarquer que la 

première hypothèse est simplement abandonnée, parce qu’elle est consi-

dérée impossible, tandis que la seconde n’empêche pas de supposer que 

la notion commune que l’on pense renvoie à un objet intelligible qui 

existerait par lui-même, à une idée. Les difficultés d’ensemble que pose 

le Théétète, notamment pour ce qui est du rapport que la recherche qui 

y est menée entretient avec la théorie des idées, me portent finalement 

à hésiter sur l’interprétation de ces passages24.

Il me paraît en conclusion, pour répondre à la première question que 

j’ai soulevée plus haut, que la formulation de l’argument selon le penser 

dans le De ideis correspond assez fidèlement à la thèse que l’on retrouve 

souvent dans les dialogues de Platon, selon laquelle les objets de la pen-

sée, dans la mesure où ils existent en eux-mêmes et par eux-mêmes, 

au-delà des choses sensibles particulières et indépendamment d’elles, et 

qu’il ne sont pas que des «  pensées  » ou des «  notions  » communes dans 

l’âme, coïncident avec les idées intelligibles séparées, éternelles et 

immuables25. Mais cette reconstruction, bien que rapide, de la position 

de Platon sur ce point permet de s’exprimer aussi sur la question de 

l’efficacité de la critique qu’Aristote lui adresse. En ce qui concerne la 

première partie de cette critique, qui met en lumière la conséquence 

paradoxale de l’admission de deux types d’idées que les platoniciens 

 refusaient, c’est-à-dire les idées des choses corruptibles et des choses 

24 Cf. encore, pour un examen de cette section du dialogue et du débat critique à son 
propos, Ferrari 2011, p. 90-107 (particulièrement p. 94-97 et p. 101-102).

25 Une analyse radicalement différente des passages pertinents du corpus platonicien 
conduit Fine 1993, p. 138-139, suivie maintenant par Forcignanò 2017, p. 256-257, à la 
conclusion opposée, selon laquelle aucun argument selon le penser ne serait identifiable 
dans les dialogues. J’espère avoir montré pourquoi je pense qu’il n’en est pas ainsi.



116 F. FRONTEROTTA

inexistantes (82.1-6), Platon semble pouvoir y échapper assez facilement. 

Les passages platoniciens que j’ai présentés montrent tous, sans excep-

tion, qu’il faut poser les idées intelligibles comme objets de la pensée 

précisément parce que les choses sensibles en devenir ne peuvent pas 

l’être, si elles changent toujours et qu’elles ne sont donc pas des réalités 

telles qu’elles suscitent une pensée qui reste stable dans le sujet qui s’y 

approche  ; à plus forte raison ce sera le cas des choses inexistantes. Les 

unes et les autres, n’étant pas objets de la pensée, seront alors objets d’un 

autre genre de connaissance différent de la pensée26. Et c’est en effet ce 

qui est expliqué, à la fin du livre VI de la République, par l’analogie de 

la «  ligne  » (509d 1 - 511e 5), dont je me bornerai à présenter les don-

nées factuelles, sans rentrer dans la discussion des nombreux problèmes 

qu’elle soulève. Si l’on divise une ligne en deux segments inégaux, l’un 

représente l’ensemble de ce qui est visible et sensible (ὁρατόν), l’autre 

le domaine intelligible (νοητόν) des idées  ; si l’on divise encore de la 

même manière les deux segments, on obtient quatre segments  : le pre-

mier segment du visible contient les images des objets sensibles ( εἰκόνες), 

alors que le deuxième segment du genre visible comprend tous les objets 

naturels et artificiels dont on considérait les images dans le segment pré-

cédent (τά τε περὶ ἧμας ζῷα καὶ πᾶν τὸ φυτευτὸν καὶ τὸ σκευαστὸν 

ὅλον γένος). À ces deux segments, c’est-à-dire aux objets qu’ils 

contiennent, conviennent deux genres de connaissance qui retombent tous 

les deux dans le cadre de l’opinion (τὸ δοξαστόν)  : l’εἰκασία, qui 

s’adresse aux «  images  » des choses sensibles, et la πίστις, qui s’adresse 

26 Je ne crois pas que l’on puisse échapper à cette conclusion en évoquant, comme le 
fait Fine 1993, p. 120-126, deux sens différents du verbe νοεῖν  : un sens technique ou 
propre, qui fait référence à une forme de pensée «  élevée  » ou de «  haut niveau  » (high-
level), c’est-à-dire à la pensée rationnelle qui permet de parvenir à la connaissance scien-
tifique, et un sens non technique ou «  large  » (broad), qui fait allusion à une forme de 
pensée «  mondaine  » qui comprend toute sorte d’activité cognitive non sensible (de l’ima-
gination à l’opinion et ainsi de suite) – et ce serait en ce dernier sens qu’il faudrait com-
prendre le νοεῖν dans la formulation aristotélicienne de l’argument selon le penser. Je ne 
vois en effet aucun élément pour admettre que le verbe νοεῖν soit employé dans l’argu-
ment selon le penser en un broad sense, car c’est au contraire le rôle différent que joue 
l’activité du νοεῖν (à comprendre dans son seul sens, celui de la pensée rationnelle) dans 
les théories platonicienne et aristotélicienne du penser qui explique le développement de 
l’argument et justifie sa conclusion. Je dois ajouter que je ne crois non plus qu’une dis-
tinction entre ces deux sens de νοεῖν soit possible en général chez Platon, parce qu’elle 
ne trouve aucun fondement dans les dialogues, qui ne connaissent qu’une seule conception 
du «  penser  », qui est celle de la pensée rationnelle qui parvient à la connaissance 
«  vraie  » ou à la «  science  ».



 L’ARGUMENT SELON LE PENSER 117

aux choses sensibles elles-mêmes. Pour ce qui est des segments qui com-

posent le domaine intelligible, Platon établit une distinction qui ne se 

fonde pas directement sur les objets qu’ils contiennent, car il s’agit dans 

les deux cas de s’adresser aux idées intelligibles, mais sur les genres de 

connaissance qui conviennent à chacun d’eux, respectivement la méthode 

employée par les géomètres, qui prend le nom de pensée «  dianoétique  » 

(διάνοια), et la méthode dialectique, qui prend le nom de pensée «  noé-

tique  » (νοῦς-νόησις)  : ces deux genres de connaissance retombent tous 

les deux dans le cadre de la vraie connaissance (τὸ γνωστόν). Il ne fait 

donc aucun doute que les choses sensibles et les images, qu’elles soient 

les images des choses sensibles elles-mêmes ou les images des choses 

inexistantes, ne sont ni les unes ni les autres objets de la pensée, mais de 

deux genres de connaissance inférieurs et incertains qui s’apparentent 

à l’opinion, la πίστις et l’εἰκασία  ; tandis que la pensée, dans toutes ses 

formes (διάνοια-νοῦς-νόησις), n’a pour objets que les idées et elle s’ap-

parente, même si c’est par des méthodes différentes, à la connaissance 

vraie, à la science. Si donc, pour revenir à la critique d’Aristote à l’argu-

ment selon le penser, il y a un νοήμα, ou une ἔννοια, qui reste dans 

l’âme, il ne peut que renvoyer à une idée, alors qu’une εἰκών, ou un 

φάντασμα, d’une chose sensible corrompue ou d’une chose inexistante, 

n’étant en aucun cas un νοήμα, ou une ἔννοια, ne comporte jamais l’in-

troduction d’une idée, car elle n’est qu’une représentation produite par 

l’εἰκασία. 

L’analogie de la «  ligne  » non seulement confirme la perspective qui 

nous est déjà bien connue de la coïncidence des objets de la pensée avec 

les idées intelligibles, ou de la nécessité de poser les idées intelligibles 

comme objets de la pensée, mais elle fournit une précision supplémen-

taire et détaillée, en articulant une hiérarchie des différents genres de 

connaissance avec les différents objets qui leurs correspondent et aux-

quels ils s’adressent, ce qui porte à reconnaître que les choses sensibles 

et les images ne sont ni des objets de la pensée ni, par conséquent, des 

idées, mais qu’elles sont en revanche des objets de la πίστις et de 

l’εἰκασία, qui, à la différence de la pensée, ne comportent pas, pace 

Aristote, l’introduction des idées de leurs objets. En outre, il est absolu-

ment remarquable que cette hiérarchie, ou partition, de différents genres 

de connaissance est exclusive, dans la mesure où elle est fondée, selon 

Platon, sur une distinction, qui est tellement nette qu’elle se manifeste 

comme une véritable séparation, entre la connaissance sensible et la 



118 F. FRONTEROTTA

connaissance intellectuelle, de sorte qu’elle implique que l’on admet 

aussi des facultés différentes et des objets différents, eux aussi distincts 

et séparés, même si rien n’empêche que cette séparation soit remplie en 

passant de la connaissance sensible à la connaissance intellectuelle, et des 

objets de l’une aux objets de l’autre, sans que cette discontinuité ne soit 

cependant jamais supprimée27. On a vu plus haut, dans les limites qui me 

sont imposées ici, qu’Aristote défend en revanche la thèse d’une conti-

nuité substantielle entre la connaissance sensible et la connaissance intel-

lectuelle, qui implique que l’on passe de l’une à l’autre sans interruption, 

et sans qu’il y ait donc aucune séparation entre les objets de l’une et les 

objets de l’autre.

Je peux donc en conclure que la première partie de la critique d’Aris-

tote à l’argument selon le penser se laisse aisément contrer, car une 

simple reconstruction de la théorie platonicienne de la connaissance et de 

la pensée permet d’éviter la conséquence de l’admission des idées des 

choses corruptibles et inexistantes  ; mais la seconde partie de cette cri-

tique, qui met en cause l’existence des idées en tant qu’objets de pensée 

qui sont par eux-mêmes au-delà des choses particulières (82.6), reste 

pleinement efficace, même s’il faut reconnaître qu’elle ne vient pas d’une 

faiblesse ou d’une inconséquence de l’argument platonicien, car elle 

relève évidemment d’une divergence de fond, entre Platon et Aristote, en 

ce qui concerne leurs conceptions respectives du penser et, par-là, de la 

nature et du statut de son objet.

27 Cette même perspective, qui implique une séparation nette et exclusive de deux 
genres de connaissance et de leurs objets respectifs, se retrouve dans le Timée 51d, sous 
la forme d’un argument mis en place pour démontrer l’existence des idées  : s’il faut 
admettre deux genres de connaissance, «  la pensée et l’opinion vraie  » (νοῦς καὶ δόξα 
ἀληθής), on devra poser les idées exclusivement comme «  objets de pensée  » (εἶναι 
καθ᾽ αὑτὰ ταῦτα … εἴδη, νοούμενα μόνον) et les choses sensibles comme «  objets de 
perception  » (πάνθ᾽ ὁπόσ᾽ αὖ διὰ τοῦ σώματος αἰσθανόμεθα). Si au contraire ces deux 
genres de connaissance n’étaient qu’une même chose, ils n’auraient comme objets que les 
choses sensibles, mais la suite de la discussion établit que cette distinction et en même 
temps évidente et indispensable. 



L’ARGUMENT DE L’ÉGAL 

(ALEX., IN MET., 82.11 - 83.33)* 

Michel CRUBELLIER 
(Université de Lille, CNRS, 

UMR 8163 STL «  Savoirs Textes Langage  ») 

1. Préliminaires

La partie du Commentaire de la Métaphysique qui va de 78.4 à 98.24 

s’écarte significativement de l’allure ordinaire de l’exégèse d’Alexandre.

Celle-ci peut être décrite comme assumant les tâches suivantes  :

— explication littérale (éclaircir le sens des termes, discuter les pro-

blèmes de syntaxe et éventuellement les variantes textuelles), 

— explication logique (reformuler les arguments d’Aristote, notamment 

en suppléant des prémisses manquantes ou implicites), 

— explication philosophique (développer les implications d’une thèse ou 

la signification d’ensemble d’un passage).

À cela s’ajoute souvent un travail d’explication doxographique ou his-

torique  : l’identification des références contenues dans le texte de la 

Métaphysique, ainsi que des rapprochements que le commentateur fait 

spontanément avec d’autres œuvres ou avec d’autres thèses de la philo-

sophie d’Aristote. C’est ce quatrième aspect qui prend dans les pages 78 

à 98 une importance et une individualité qu’il n’a nulle part ailleurs dans 

* Le ‘nous’ qui s’énonce dans les pages qui suivent n’est pas de convention acadé-
mique. En effet, ce commentaire de l’argument dit ‘des relatifs’ est avant tout le résultat 
du travail en commun du séminaire qui s’est tenu à Lille entre 2016 et 2018, ainsi que des 
échanges que j’ai eus par la suite avec Leone Gazziero – à qui nous devons en particulier 
l’intuition libératrice qui nous a permis de sortir de l’impasse des lignes 83.12-13 (voir 
plus loin p. 136-137).



120 M. CRUBELLIER

le Commentaire1. Dans cette section, Alexandre se réfère constamment 

à des sources extérieures, principalement au Peri Ideôn2, et parfois à 

quelques autres sources3, et il cite des arguments qu’il ne peut pas avoir 

conjecturés à partir du texte d’Aristote. Dans les passages où il cite le 

Peri Ideôn il n’y a aucune marque linguistique exprimant une hésitation 

ou une incertitude, à la différence de ce qui se passe d’ordinaire lorsqu’il 

propose des explications complémentaires à partir de ses propres conjec-

tures4. Il paraît clair qu’il estime avoir avec le Peri Ideôn une source 

pleinement autorisée pour rapporter les arguments qu’Aristote se contente 

d’énumérer brièvement dans ces quelques lignes de Métaphysique A. 

Dans cette section du commentaire, on peut donc distinguer assez net-

tement trois types de passages  :

— ceux où Alexandre rapporte (d’après le Peri Ideôn) un argument pla-

tonicien ou académicien  ; 

— ceux où il rapporte (également d’après le Peri Ideôn) les critiques 

opposées par Aristote à chaque argument  ;

— et enfin ceux où il commente à sa façon ordinaire, en s’appuyant 

principalement sur le texte de la Métaphysique.

On retrouve ces différents styles de commentaire dans les lignes consa-

crées à l’argument qui nous occupe  :

— [I] exposé de l’argument (82.11 - 83.17)

— [II] commentaire sur la caractérisation de cet argument comme ‘plus 

exact’ (83.17-22)

— [III] exposé de l’objection d’Aristote  : il ne peut pas y avoir d’Idées 

des relatifs (83.22-30)

— [IV] remarques sur l’emploi de la première personne en 990b 16-17 

et sur l’emploi de γένος dans cette phrase (83.30-34)

1 Pour donner une indication quantitative de ce phénomène, on notera que vingt-et-une 
pages (p. 78-98) de l’édition Hayduck sont consacrées au commentaire de 44 lignes de la 
Métaphysique (990b10-991a19), soit une moyenne de près d’une demi-page de commen-
taire par ligne de texte  ; alors que pour le reste du livre A cette moyenne tombe à 0,145, 
soit un septième de page. 

2 79.4, 98.21-22 ainsi que 85.11 (avec dans ce cas une curieuse référence au ‘quatrième 
livre’).

3 À Polyxène, qu’Alexandre (84.16-17) dit citer d’après le Contre Diodore de Phanias, au 
Περὶ λέξεως d’Eudème (85.10-11) ainsi qu’à des ‘sophistes’ sans plus de précision (84.8). 

4 Par exemple lorsqu’il mentionne, à propos de 991a 13-19, une thèse attribuée ‘à 
Eudoxe et à certains autres’, Alexandre signale expressément qu’il se réfère au texte 
d’Aristote (‘comme il le dit’, 97.19). 



 L’ARGUMENT DE L’ÉGAL 121

D’après les critères proposés ci-dessus, la section [I] est très probable-

ment une citation ou une paraphrase du Peri Ideôn  ; la section [IV] 

a l’allure ordinaire de l’exégèse d’Alexandre. On pourrait hésiter pour la 

section [II], mais l’emploi récurrent de δοκεῖ, ainsi que du terme χαρα-
κτηριστικόν, qui n’appartient pas à la langue d’Aristote, montrent qu’il 

s’agit ici encore de l’exégèse ordinaire.

Le cas le plus délicat est celui de la section [III]. Introduite par φησὶ, 
elle se présente comme une citation d’Aristote  ; mais la première phrase 

(‘il dit que cet argument produit des Idées des relatifs aussi’) pourrait être 

simplement la répétition de la ligne 990b 16 de la Métaphysique. La 

question se pose alors de savoir si les trois objections qui suivent doivent 

être considérées comme tirées du Peri Ideôn ou comme des conjectures 

d’Alexandre pour tenter d’expliquer la formule ὧν οὔ φαμεν εἶναι καθ’ 

αὑτὸ γένος. Nous reviendrons sur ce point  ; mais nous penchons pour 

une citation en raison du style assuré de ces quelques lignes. 

Nous rencontrons d’emblée un problème de désignation. Cet argument 

est couramment appelé ‘l’argument des relatifs’  ; et de fait, dans le texte 

du commentaire d’Alexandre, il est encadré par deux formules qui en 

marquent explicitement le commencement et la fin  : 

— au début (82.11)  : ὁ μὲν καὶ τῶν πρός τι κατασκευάζων ἰδέας λόγος 

τοιοῦτός ἐστιν 

— à la fin (83.17)  : εἷς μὲν οὖν οὖτος ὁ λόγος ὁ καὶ τῶν πρός τι κατα-
σκευάζων ἰδέας, etc.

Cependant, les manuscrits divergent quant à la formule par laquelle 

Alexandre l’introduit en 82.11  : A et O (suivis par Brandis et Harlfinger) 

l’appellent ‘l’argument qui vise à établir les idées à partir des relatifs’ (ὁ 

μὲν ἐκ τῶν πρός τι κατασκευάζων ἰδέας), alors que P porte  : ‘l’argument 

qui aboutit à établir des idées y compris de relatifs’ (ὁ μὲν καὶ τῶν πρός 

τι κατασκευάζων ἰδέας), texte adopté par Bonitz, Hayduck et Golitsis. 

Chacune des deux variantes pourrait être expliquée comme une cor-

rection ou comme une erreur spontanée induite par un autre passage du 

texte. Ainsi, on peut expliquer ἐκ par une analogie avec la désignation 

du premier type d’arguments comme étant ‘tiré des sciences’ (ἐκ τῶν 

ἐπιστημῶν, Mét. 990b12)  ; et καὶ par la ligne 83.23-24  : … φησὶ καὶ 
τῶν πρός τι ἰδέας κατασκευάζειν.

Sur le fond, cependant, la leçon ἐκ paraît plus difficile à défendre  : s’il 

est vraisemblable qu’un argument en faveur de formes idéales puisse être 



122 M. CRUBELLIER

tiré du discours scientifique lui-même, on peut difficilement concevoir 

quelque chose d’analogue dans le cas des relatifs  ; dans ce cas (comme 

pour le ἓν ἐπὶ πολλῶν ou le νοεῖν τι φθαρέντος) on a plutôt affaire 

à un exemple, de sorte que les prépositions κατὰ ou ἀπὸ seraient plus 

appropriées. De fait, les autres types d’arguments sont désignés, aussi 

bien dans le texte de la Mét. que chez Alexandre par des expressions 

différentes  : κατὰ τὸ ἓν ἐπὶ πολλῶν, κατὰ τὸ νοεῖν τι φθαρέντος (ou 

ἀπὸ τοῦ νοεῖν, 81.25).

De même, on doit remarquer que, suivant le texte que l’on retient, le 

participe κατασκευάζων n’aura pas exactement la même valeur – varia-

tion que nous rendons ci-dessus par des traductions glosées  : avec ἐκ, il 

faut penser que l’argument vise à établir l’existence des idées platoni-

ciennes  ; avec καὶ, qu’il aboutit à poser des idées dont le statut est pour 

le moins problématique du point de vue des Platoniciens eux-mêmes. Si 

les deux valeurs de κατασκευάζειν sont admissibles au regard de l’usage 

qu’Aristote en fait dans les Topiques, la seconde est quand même plus 

plausible. Cela s’accorde enfin avec le reproche fait à d’autres arguments 

ou classes d’arguments, qui est d’aboutir ‘également à des Idées d’objets 

dont nous ne pensons pas qu’il y en ait’ (ἐξ ἑνίων δὲ καὶ οὐχ ὧν οἰόμεθα 

τούτων εἴδη γίγνεται, 990b 10-11). La version avec καὶ τῶν πρός τι 
apparaît donc plus conforme à la lettre et à l’intention du texte d’Aristote. 

À quoi s’ajoute une difficulté dialectique non négligeable  : est-il 

concevable que les Platoniciens aient proposé en faveur des Idées un 

argument ‘tiré des relatifs’ alors qu’ils considéraient, dit Aristote, que le 

statut des relatifs rendait malaisé, ou tout simplement impossible, qu’il y 

ait des Idées de relatifs  ? On ne doit certes pas éviter la question de 

savoir si Aristote avait raison d’attribuer aux Platoniciens la thèse qu’il 

n’existe pas de ‘genre par soi’ des relatifs et d’en inférer qu’il n’y en 

a pas d’Idées, et nous discuterons cette question plus loin. Mais pour 

l’instant nous pouvons remarquer que dans la suite du commentaire 

Alexandre s’exprime lui-même avec prudence sur ce point  : ‘Aristote dit 

que cet argument produit des Idées de relatifs aussi  ; en tout cas (γοῦν), 

la présente démonstration s’appuie sur le cas de l’égal (ἐπὶ τοῦ ἴσου 

προῆλθεν), qui fait partie des relatifs’ (83.23-24). Cette réflexion est 

intéressante pour nous parce que, si on la prend à la lettre (et il n’y a pas 

de raison de ne pas le faire), elle signifie que l’argument n’a pas été 

conçu à partir de la notion de ‘relatif’ en tant que telle, mais à partir du 

cas particulier de l’égal. Peut-être à cause du caractère particulièrement 



 L’ARGUMENT DE L’ÉGAL 123

abstrait de la notion d’égalité (qui tient entre autres à sa structure de 

relatif), mais peut-être en pensant à d’autres traits de la notion de l’égal  : 

par exemple celui d’être une norme, ou encore d’être une notion mathé-

matique susceptible d’une interprétation rigoureuse. Si c’est le cas, la 

difficulté concernant son statut de relatif a pu être soulevée par Aristote 

(ou avant lui par quelqu’un d’autre au sein de l’Académie, par exemple 

Speusippe).

Certes, le choix de l’une ou de l’autre désignation ne change pas réel-

lement la façon dont on interprétera le détail de l’argument et son fonc-

tionnement. Cependant, cette question d’appellation n’est pas simplement 

affaire de commodité, puisqu’elle indique quelque chose de l’attitude 

d’Aristote à l’égard de l’argument.

C’est pourquoi, en nous inspirant de la prudence d’Alexandre, nous 

avons choisi de désigner ici cet argument comme ‘l’argument de l’égal’.

2. Hypothèses pour l’interprétation de l’argument

1.  Le propos de la première partie de l’exposé [I] est de faire connaître 

et comprendre l’argument tel qu’il a été conçu à l’origine

Cela suppose que le Peri Ideôn a lui-même été composé en distinguant 

clairement et en exposant, pour chacun des arguments qu’il envisage, 

l’argument tel qu’il a été conçu à l’origine, puis les objections d’Aristote. 

Il est possible de valider inductivement cette supposition par la compa-

raison avec les sections consacrées aux autres arguments, qui semblent 

suivre le même modèle.

Certes, il n’est pas a priori impossible que ces lignes puissent contenir 

des informations ou des jugements étrangers à l’argument  ; mais, d’une 

part ce serait contraire au propos manifeste du texte  ; et surtout, si c’est 

le cas, on doit pouvoir le repérer à des marques rhétoriques ou à des 

difficultés dont il serait impossible de rendre compte autrement. Cette 

hypothèse reçoit une confirmation extérieure a contrario dans le fait que 

les lignes qui suivent proposent des éléments de commentaire explicite-

ment présentés comme tels  : d’abord une évaluation des qualités de l’ar-

gument ([II]), puis une critique qui fait apparaître une difficulté à son 

propos ([IV]).

‘L’argument tel qu’il a été conçu’ signifie notamment que l’exposé, 

même s’il est résumé (il l’est probablement), doit être suffisamment 



124 M. CRUBELLIER

 complet  ; nous entendons par là qu’il ne doit omettre aucune étape des 

inférences qu’il effectue, ni aucun des éclaircissements indispensables 

pour comprendre le sens et la portée de chacune de ces étapes. Il faut 

admettre que ce critère comporte une certaine latitude, dans la mesure où 

nous ne pouvons pas déterminer avec certitude ce qui pouvait être consi-

déré comme évident ou comme indispensable à la compréhension par les 

lecteurs auxquels il s’adressait à l’époque de la rédaction, ou plutôt aux 

différentes époques de sa rédaction (sur ce point, voir l’hypothèse n°2 

ci-dessous).

Il est important de noter en outre qu’Aristote (990b 15), et Alexandre 

à sa suite (83.18-22), caractérisent cet argument comme relativement 

rigoureux, ce qui doit faciliter la reconstruction. Cette hypothèse s’inscrit 

d’ailleurs dans le cadre d’une règle de méthode plus large concernant 

l’interprétation d’un texte argumentatif  : on ne peut espérer reconstituer 

un argument avec certitude qu’à la condition de postuler qu’il s’agit d’un 

argument logiquement correct et reposant sur des prémisses sensées  ; si 

on sort de ces conditions, il existe un nombre indéterminé de possibilités, 

on n’a plus de critère certain pour trancher entre elles, et l’interprétation 

risque de devenir arbitraire.

2.  Aristote, puis Alexandre, ont suffisamment compris l’argument et l’ont 

transmis assez fidèlement

Cette question de la compréhension et de la transmission de l’argument 

est cruciale parce que l’exposé que nous lisons ne se présente pas comme 

une citation littérale. Ce passage comporte en fait l’intervention d’au 

moins trois auteurs5  : celui qui a conçu l’argument, Aristote qui l’a 

exposé et critiqué dans le Peri Ideôn, et enfin Alexandre lui-même, qui 

le rapporte. On peut en outre concevoir que, lors de chacune des deux 

premières étapes, l’argument ait donné lieu à des réécritures successives. 

C’est assez clair dans le cas d’Aristote, puisqu’Alexandre déclare claire-

ment qu’il a eu accès à deux exposés distincts – celui de la Métaphysique 

et celui du Peri Ideôn – et qu’il utilise le second pour compléter et éclai-

rer le premier. D’autre part, on peut imaginer – et on ne peut pas exclure – 

qu’à l’intérieur même de l’ancienne Académie les arguments en faveur 

5 Au moins, mais il n’y a pas de raison d’en supposer davantage.



 L’ARGUMENT DE L’ÉGAL 125

de la thèse des Idées aient connu plusieurs versions, reflétant l’ élaboration 

et le perfectionnement de la doctrine. Cette hypothèse se présente assez 

naturellement dans le cas de l’argument de l’égal, puisqu’on trouve dans 

le Phédon (74a - 75b) un argument qui part de notre connaissance de la 

notion d’égal, dont un moment important est l’affirmation que nous pou-

vons connaître un certain ‘égal en soi’ et que c’est grâce à cette connais-

sance que nous pouvons reconnaître que certains objets ou phénomènes 

empiriques sont égaux entre eux. Il y a quand même des différences 

significatives entre ce passage du Phédon et notre texte  ; mais on peut 

imaginer qu’une certaine représentation du statut de notions telles que 

celle de l’égal ait eu cours dans l’Académie et ait joué le rôle d’un 

exemple typique de ce qu’est une Idée  ; ce qui expliquerait que notre 

argument repose, en le réorganisant, sur le même matériau que celui du 

Phédon. À vrai dire cela importe peu, puisque notre interprétation portera 

sur la version du Peri Ideôn  ; la comparaison qu’on trouvera dans la 

cinquième partie de la présente étude vise seulement à éclairer le contexte 

historique et philosophique de l’argument.

Pour qu’il soit possible d’aller, dans l’interprétation de ce texte, au-

delà d’une paraphrase du texte d’Alexandre, il faut supposer que celui-ci, 

et avant lui Aristote lui-même, étaient suffisamment bien informés et 

suffisamment attentifs pour conserver à la fois la structure logique de 

l’argument et des indications suffisantes au sujet de réalités et des ques-

tions philosophiques auxquelles fait référence.

Le lecteur aura compris que la modulation de ces critères au moyen de 

l’adverbe ‘suffisamment’ revient à reconnaître qu’il existera toujours 

une marge d’incertitude impossible à éliminer  ; mais elle exprime en 

même temps la conviction que l’argument initial, ainsi que les objections 

d’Aristote, ne sont pas irrémédiablement perdus.

Qu’est-ce qui fonde, donc, la confiance que nous devons malgré tout 

accorder aux deux auteurs par l’intermédiaire desquels nous avons accès 

à ces arguments  ? 

Alexandre dépend entièrement de deux sources aristotéliciennes  : d’un 

côté le Peri Ideôn, qui lui fournit une partie importante de la matière de son 

exposé, et de l’autre le chapitre A 9 de la Métaphysique, dont il suit l’ordre6 

6 De ce point de vue, il serait largement arbitraire de prétendre reconstituer l’ordre du 
Peri Ideôn à partir des pages du Commentaire à Métaphysique A où il se trouve 
paraphrasé.



126 M. CRUBELLIER

conformément à son projet exégétique. Il semble avoir directement accès 

au texte du Peri Ideôn. Il n’est pas certain qu’il le cite littéralement  ; si, cinq 

siècles plus tard, il paraphrase et reformule les informations et les argu-

ments d’Aristote, cela peut engendrer des distorsions ou des erreurs. Mais 

son œuvre de commentateur montre qu’il s’efforce d’expliquer les textes 

avec discernement et en s’appuyant sur sa connaissance de l’ensemble du 

corpus aristotélicien, ce qui doit le prémunir jusqu’à un certain point (‘suf-

fisamment’) contre le risque de déformation.

Quant à la connaissance et à la compréhension qu’Aristote avait des 

thèses de Platon et des débats qu’elles suscitaient dans l’Académie, on 

doit supposer qu’elle était excellente. Nous excluons également qu’il ait 

déformé l’argument dans le but de le détruire plus facilement ou de 

déconsidérer son auteur. L’argument parfois entendu, selon lequel ‘Aris-

tote était un trop bon philosophe pour être un bon historien’, est désobli-

geant tant pour les historiens que pour les philosophes  ; il tend à ruiner 

la possibilité même d’une histoire de la philosophie.

Plus précisément, cette partie de l’hypothèse s’appuie sur deux ordres 

d’arguments  : 

— d’une part, on peut constater que lorsqu’Aristote cite des doctrines 

platoniciennes que nous connaissons de première main (celles qui 

sont exposées dans les Dialogues), il en propose le plus souvent des 

interprétations que nous jugerions aujourd’hui consensuelles (ce point 

mériterait d’être plus amplement développé et illustré, mais ce n’est 

pas le lieu)  ; 

— d’autre part, on ne doit pas oublier que le Peri Ideôn était destiné 

à être lu en priorité par des contemporains, disciples ou auditeurs de 

Platon, auprès desquels toute distorsion un peu violente serait apparue 

immédiatement comme déloyale.

Nous soutenons donc l’hypothèse que l’exposé doit avoir conservé 

à la fois la structure logique de l’argument et des indications suffisantes 

au sujet de sa signification, c’est-à-dire des réalités et des questions phi-

losophiques auxquelles il fait référence. Cette hypothèse se fonde princi-

palement sur la qualité intellectuelle reconnue aux trois auteurs concer-

nés  : à Alexandre et à Aristote, pour avoir compris et exposé correctement 

l’argument  ; au premier auteur, pour avoir conçu un argument suffisam-

ment solide. 



 L’ARGUMENT DE L’ÉGAL 127

3.  Nous supposons enfin que l’argument, puisqu’il est censé introduire 

à la doctrine des Idées, ne doit présupposer aucun élément de la doc-

trine des Idées, pas plus que des conceptions ultérieures élaborées 

à partir de celle-ci

Dans cette hypothèse, τὸ ἴσον αὐτό (83.10) ne doit pas être rendu par 

‘l’égal en soi’ (formule dont la compréhension présupposerait la doctrine 

des Idées), mais par ‘l’égal lui-même’. Il restera naturellement à préciser 

le sens de cette expression. En la rapprochant d’expressions comparables 

qui apparaissent dans les Dialogues dans des situations comparables 

(Hippias Majeur, Ménon, Phédon), on peut conjecturer qu’elle signifie 

à la fois un égal qui est parfaitement égal et qui n’est rien d’autre qu’égal. 

Par contre, il faut rendre τι αὐτόισον, à la ligne 83.15, par ‘un certain 

égal-en-soi’  : car il s’agit alors de la conclusion, le terme est alors pris 

explicitement comme la désignation univoque d’un certain type d’entité, 

l’Idée, une fois que l’argument en a établi l’existence. Ce passage de 

l’usage non-technique à l’usage proprement platonicien se retrouve d’ail-

leurs lui aussi dans les Dialogues  ; un exemple particulièrement intéres-

sant dans le Phédon, où Platon assume explicitement sa création termi-

nologique en employant la métaphore du ‘sceau’  : περὶ ἁπάντων οἷς 

ἐπισφραγιζόμεθα τοῦτο < τὸ > ὃ ἔστι, (75d 2, cité plus loin).

L’argument ne doit pas non plus reposer sur des concepts propres 

à Aristote et à la philosophie péripatéticienne  : ainsi, lorsqu’Alexandre 

(ou Aristote) utilise à trois reprises le vocabulaire de l’homonymie (82.12, 

83.7, 83.13), on doit supposer qu’il s’agit simplement d’une commodité 

d’exposition qui ne comporte aucune présupposition théorique (on verra 

d’ailleurs qu’il n’est pas employé de façon parfaitement rigoureuse).

3. L’argument platonicien  : traduction

[82.11] L’argument qui aboutit à poser des idées y compris pour des 

relatifs est le suivant  :

(A) Lorsqu’un même prédicat s’applique à plusieurs objets non pas de 

façon équivoque, mais en tant qu’il manifeste une seule et même nature, 

il s’applique à eux de façon vraie 

— soit (a) parce que ces objets sont proprement ce qui est indiqué [83.1] 

par le prédicat, comme lorsque nous appelons homme Socrate et 

 Platon  ; 



128 M. CRUBELLIER

— soit (b) parce que ces objets sont des images des objets véritables, 

comme lorsque nous appliquons homme à des figures dessinées (car 

nous faisons apparaître ces figures comme des images d’hommes en 

indiquant une certaine nature identique à propos d’elles toutes)  ; 

— soit (c) [5] parce que l’un d’eux est le modèle et les autres des images, 

comme si nous appelions hommes Socrate, d’une part, et d’autre part 

des portraits de lui.

(B) Or nous appliquons aux choses d’ici l’égal lui-même, 

— (a’) bien qu’il s’applique à elles de façon équivoque  ; en effet (a’1) 

il n’y a pas une même définition < de l’égal > qui convienne à toutes 

ces choses, et (a’2) nous n’indiquons pas par là ce qui est véritable-

ment égal, car la quantité est variable dans les choses sensibles, elle 

change continuellement et elle n’est pas déterminée une fois pour 

toutes  ; [10] (a’3) en fait, il n’y a rien parmi les choses d’ici qui 

admette en toute rigueur la définition d’égal. 

— (c’) Mais certainement, ce n’est pas davantage le cas que l’une d’elles 

soit le modèle et une autre l’image, car aucune d’elles n’est modèle 

ou image plutôt qu’une autre  ; 

— (b’) alors que, si l’on admet dans ce cas aussi (εἰ δὲ καὶ δέξαιτό τις) 

que l’image est non-équivoque par rapport à son modèle, il s’ensuit 

que dans tous les cas ces égaux-ci sont égaux en tant qu’ils sont des 

images de ce qui est proprement et véritablement égal. 

(C) S’il en est ainsi, [15] il existe quelque chose qui est égal en soi7 

et proprement égal, et c’est d’après cela, comme des images, que les 

choses d’ici viennent à être égales et sont appelées égales. Et cela, c’est 

l’idée, modèle [et image] des choses qui viennent à être d’après elle.

4. L’argument platonicien  : analyse et interprétation

L’argument procède en deux étapes, rendues apparentes dans la traduc-

tion ci-dessus par la division en alinéas et l’usage de lettres et de chiffres.

La première étape (A) détermine les trois types de situations (a, b, c) 

dans lesquelles des objets différents les uns des autres peuvent recevoir 

7 À cet endroit, O porte αὐτοῖς (contre αὐτόισον dans A)  : ‘il y a pour eux quelque 
chose qui est proprement égal’. Cette variante n’affecte ni la signification de l’argument, 
ni sa structure de détail, mais rend la phrase assez bancale.



 L’ARGUMENT DE L’ÉGAL 129

un même prédicat de façon vraie  ; la liste est donnée pour exhaustive 

(ἤτοι… ἢ… ἤ …).

La deuxième (B) considère un exemple particulier  : la façon dont dif-

férentes choses (ou couples de choses) sensibles peuvent être dites égales. 

L’argument confronte ce cas particulier à la liste des trois situations-types 

et montre que deux d’entre elles, (a) et (c), ne peuvent pas s’appliquer 

ici. Comme souvent chez Aristote, la recherche d’un argument contrai-

gnant se traduit par un procédé d’élimination successive de toutes les 

options possibles sauf une. Aristote n’a pas analysé ce type d’argument 

(qui relèverait du ‘syllogisme disjonctif’) dans l’Organon  ; mais il en 

souligne à l’occasion le caractère contraignant  ; il l’appelle même συλ-
λογισμός, par exemple dans les Topiques (I 8, 103b 7), en l’opposant 

à l’induction, plus instructive mais moins rigoureuse.

C’est ce procédé qui impose d’introduire l’hypothèse, à première vue 

assez étrange, que l’un des égaux empiriques puisse être le modèle des 

autres (on pourrait cependant tenter de défendre cette apparente absurdité 

en la convertissant  : elle signifierait alors que l’égal-en-soi puisse être 

accessible à notre expérience sensible).

Il ne reste en fin de compte que la possibilité (b)  ; si on l’adopte – ce 

qui, nous allons le voir, suppose certains aménagements –, alors on doit 

dire que les choses (ou les paires) sensibles qui sont égales le sont par 

référence à un certain modèle de l’égal, qui est l’égal ‘en soi’ et qui a le 

statut d’une idée.

(A)

La situation de base (A, a)  : nous appelons ‘humain’ tous les êtres 

humains  ; cette façon de parler est correcte (ἀληθεύεται κατ’ αὐτῶν), et 

humain a bien le même sens dans chacun de ces actes de désignation ou 

d’attribution. Visiblement, cette affirmation n’a pas d’autre fondement 

que l’accord unanime du genre humain (ou en tout cas de tous les locu-

teurs qui parlent grec). Rien n’est dit du statut du prédicat commun 

humain, si ce n’est qu’il ‘indique une certaine nature’ qui est la même 

pour chacun des humains singuliers (μίαν τινὰ δηλοῦν φύσιν). Dans 

cette expression, φύσις a certainement le sens très large de  : ‘une forme 

de réalité qui est (en elle-même) bien déterminée’, sans que cette nature 

déterminée soit spécifiée ni explicitée. On notera de même que cette 

référence à ‘une certaine nature unique’ est exprimée de façon négative 



130 M. CRUBELLIER

par la formule μὴ ὁμωνύμως, sans référence à la notion technique de 

synonymie8.

Nous – qui connaissons la doctrine des Idées sous sa forme dévelop-

pée –, nous savons que, dans cette doctrine, cette réalité a le statut d’une 

Idée, tout comme l’égal de la section (B)  ; mais à ce stade de l’argument, 

il ne serait pas possible de faire référence à ce statut sans commettre un 

cercle. Cette première étape ne postule pas l’existence d’une Idée de 

l’être humain  ; et elle ne permet pas davantage de l’établir. Si l’on pré-

tendait tirer une conclusion à ce stade de l’analyse, ce serait tout au plus 

qu’il existe une notion commune, un κοινῶς κατηγορούμενον, comme 

dans l’argument du ἓν ἐπὶ πολλῶν rapporté et discuté précédemment. 

Cet universel est incontestablement une certaine réalité, qui fonde la 

vérité de nos connaissances universelles au sujet des choses  ; mais il 

reste encore à établir l’autre thèse platonicienne, qui concerne le statut 

ontologique de ces réalités, à savoir qu’elles existent à la façon de subs-

tances et qu’elles sont la cause de l’être-tel des objets qui sont désignés 

et connus d’après elles, comme on le voit dans la conclusion (C).

Pour cela, l’argument devra faire apparaître une différence ou une 

dénivellation entre l’exemple d’humain et un autre exemple moins immé-

diatement familier, celui de l’égal.

La description de cette situation de base est ensuite étendue à deux 

autres situations-types, (A, b) et (A, c), par le biais de la notion d’image. 

Lorsque nous désignons ou caractérisons une figure dessinée (par 

exemple) au moyen du nom qui convient proprement à son modèle, nous 

la révélons comme une image. – Penser aux images-devinettes et à la 

façon dont des détails d’abord perçus comme accessoires ou aléatoires 

(comme ‘du feuillage’) sont réorganisés comme une image en suivant 

une consigne verbale (‘chercher le lapin’)  ; on se souviendra que dans le 

Philèbe, Platon présente exactement dans ces termes le rôle que les mots 

peuvent jouer dans l’organisation de notre expérience perceptive  : ‘il me 

semble que la mémoire < de nos perceptions > inscrit en quelque sorte 

des discours dans nos âmes (…)’  ; puis ‘un peintre vient à la suite de 

l’écrivain et dessine dans nos âmes les images de ce qui a été énoncé’ 

(Philèbe 39a-b).

Cette façon de présenter les choses, dit le texte de l’argument, est elle 

aussi μὴ ὁμωνύμως  : Alexandre prend soin de répéter la formule τὴν 

8 Du moins à ce stade  ; voir plus loin le commentaire de la section (B, a’), 83.7-8.



 L’ARGUMENT DE L’ÉGAL 131

αὐτήν τινα φύσιν … σημαίνοντες. À partir de là, on peut dire que la 

formule μὴ ὁμωνύμως fait ici référence à une identité de visée, ou à une 

identité intentionnelle.

Elle est opposée à κυρίως, qui n’est pas davantage explicité, mais qui 

signifie la façon que Socrate a d’être un humain  : ‘proprement’, ‘direc-

tement’, ‘purement et simplement’. Cela veut dire qu’il n’y a pas 

d’usage du mot être humain qui soit plus originel ou plus universel que 

l’usage qu’on en fait quand on dit que Socrate est un être humain. Les 

êtres qui sont ainsi sont ‘véritablement’ des êtres humains (τῶν ἀληθι-
νῶν 83.2).

(B)

La seconde section considère l’exemple d’un autre prédicat, égal, qui 

révèle des difficultés particulières (par rapport à humain donné comme 

le cas standard). Il est admis, ici aussi, que notre façon de décrire comme 

égales un certain nombre de choses (ou de couples de choses) est cor-

recte9  ; la question est de savoir pourquoi ou comment elle l’est.

Pour cela, l’argument passe en revue (sous a’, b’, c’) les trois façons 

correctes, et pour ainsi dire naturelles, d’appliquer un même prédicat 

à des objets différents, telles qu’elles ont été présentées dans la section 

(A). Il montre que, dans le cas du prédicat égal, la première et la troi-

sième sont impraticables  ; on est donc contraint d’accepter la seconde 

(c’)  : si des objets – différents entre eux et différents de ‘l’égal lui-même’ 

– méritent cependant tous d’être appelés égal, c’est qu’ils sont des images 

d’un même modèle, précisément l’égal lui-même.

L’argument, comme l’a remarqué Clarke10, présuppose que la division 

en trois types est exhaustive. À vrai dire, il n’y a pas de difficulté, au 

moins à première vue  : la liste (a, b, c) est exhaustive par construction, 

dès lors qu’on admet qu’il y a pour un objet deux façons, et deux seule-

ment, d’admettre un certain prédicat P, à savoir en possédant la nature 

indiquée par P ou en étant une image d’un objet qui possède cette nature. 

Ainsi notre réponse, directe et simple, à la question de Clarke, fait appa-

raître un présupposé bien plus fondamental de la doctrine  : la thèse que 

9 On pourrait être tenté de considérer que ὁμωνύμως (83.7) implique que ce n’est pas 
correct  ; mais ce n’est pas le cas, voir le commentaire de (B, a’) ci-après.

10 Clarke 2012, p. 157.



132 M. CRUBELLIER

pour comprendre la connaissance et le monde lui-même il faut poser 

plusieurs niveaux différents de réalité, et l’intuition qu’on peut com-

prendre la relation entre ces différents niveaux au moyen de la relation 

entre des images et leur modèle. Nous y reviendrons plus loin, dans la 

discussion de la section (B, b’) et dans la conclusion. 

(B, a’)

Cette section présente d’abord la difficulté particulière qui se présente 

dans le cas du prédicat égal, qui ne peut pas être appliqué tranquillement 

à ses objets à la façon dont nous employons et comprenons le prédicat 

homme. Cette difficulté est marquée par l’emploi de l’expression τὸ ἴσον 

αὐτό, ‘l’égal lui-même’  ; que faut-il entendre par là  ? Le texte le fait 

apparaître par contraste en indiquant trois déterminations qui manquent 

aux choses égales empiriques pour pouvoir être proprement égales  : (a’1) 

être égal sans aucune autre détermination que d’être, précisément, égal  ; 

(a’2) être exactement égal par opposition à ce qui n’est qu’à peu près 

égal  ; et enfin (a’3) demeurer constamment égal par opposition à ce qui 

ne l’est que passagèrement.

On peut être (légitimement) troublé par le fait que, alors que la section 

(A) répertorie des cas où l’on peut dire de façon non équivoque qu’un 

certain objet ‘est un P’ ou ‘est P’, la section (B) déclare d’emblée que 

l’égal lui-même, lorsqu’on l’applique aux choses égales de notre expé-

rience sensible, est équivoque. – Si c’est ainsi, dira-t-on, pourquoi vouloir 

comparer les deux  ? – La solution, nous semble-t-il, est de dire que c’est 

seulement lorsqu’on considère les égaux empiriques, et uniquement eux, 

que leur désignation comme des ‘égaux’ apparaît équivoque  : en effet il 

n’y a rien en eux qui puisse justifier qu’on leur attribue un seul et même 

prédicat de l’égal  : ils ne sont pas tous ‘égaux’ de la même façon (a’1), 

et aucun sans doute ne l’est ni constamment ni exactement (a’2, a’3).

On notera que, de ces trois critères, c’est surtout, et peut-être unique-

ment, à propos du premier (a’1) que se pose la question de l’équivocité  : 

‘il n’y a pas une même définition < de l’égal > qui convienne à toutes 

ces choses’ (83.7-8). Ce point demande peut-être des éclaircissements. 

À notre avis, il s’agit du fait que certaines choses sont égales en longueur, 

d’autres en superficie, d’autres encore en poids ou en durée, et qu’à ces 

différentes formes d’égalité correspondent différents tests et donc diffé-

rentes définitions. Ce point, soit dit en passant, pourrait expliquer  pourquoi 



 L’ARGUMENT DE L’ÉGAL 133

l’égal se prête mieux à la présente démonstration (ou à ce type de 

démonstration) que, par exemple, le juste ou le beau.

Quant aux deux autres critères, l’idée que ce qui n’est pas exactement 

ni constamment P ne mérite pas vraiment d’être appelé P est récurrente 

dans les Dialogues, mais se prêterait moins bien à établir un diagnostic 

d’équivocité (on pourrait considérer cette idée comme un simple paradoxe 

rhétorique  ; ainsi lorsque Socrate affirme qu’une jeune fille est laide dès 

lors qu’elle n’a pas la beauté d’une déesse, ou que certaines de nos pré-

tendues vertus ne consistent qu’à échanger un plaisir contre un autre plai-

sir, une crainte contre une autre crainte11). Mais alors pourquoi proposer 

ces trois critères, et non pas simplement (a’ 1)  ? Nous y reviendrons.

Dans cette interprétation, les deux moitiés de la phrase des lignes 83.6-

7, bien qu’elles utilisent à peu près les mêmes termes, sont censées ren-

voyer à deux aspects différents de la même situation, voire à deux situa-

tions différentes, et avoir une portée philosophique bien distincte  :

κατηγοροῦμεν δὲ τῶν ἐνταῦθα τὸ ἴσον αὐτό / ὁμωνύμως αὐτῶν κατηγο-
ρούμενον 

On a le même verbe κατηγορεῖσθαι, avec les mêmes compléments 

(αὐτῶν = τῶν ἐνταῦθα, et de même le neutre singulier κατηγορούμενον 

ne peut se rapporter qu’à τὸ ἴσον αὐτό). Est-il défendable de soutenir que 

ces deux propositions décrivent des états de choses différents  ? Il nous 

semble en tout cas que cette interprétation est celle qui rend le mieux 

raison de l’ensemble du contexte  ; par ailleurs on pourrait faire valoir que 

la répétition elle-même suggère que la deuxième occurrence doit bien 

signifier autre chose que la première (autrement, Alexandre aurait pu se 

contenter d’écrire quelque chose comme *τὸ δὲ ἴσον αὐτό τῶν ἐνταῦθα 

ὁμωνύμως κατηγοροῦμεν). L’argument dit successivement deux choses 

distinctes  : d’une part, que nous appliquons à bon droit le prédicat égal 

(tout comme le prédicat humain) à des objets de même longueur, ou de 

même superficie, ou à des durées égales  ; et d’autre part que – à la dif-

férence de ce qui se passe pour humain – l’usage du même prédicat égal 

ne peut pas être justifié par une définition identique. (C’est pour marquer 

cette différence entre les deux moments dont se compose la phrase que 

nous avons introduit une virgule après τὸ ἴσον αυτό  ; mais notre inter-

prétation pourrait s’accommoder de la ponctuation des manuscrits).

11 Hippias Majeur 289b  ; Phédon 68c - 69b.



134 M. CRUBELLIER

Il s’ensuit que, dans cette section (B, a’), on voit affleurer un usage 

plus spécifiquement aristotélicien de la notion d’homonymie, puisque le 

texte explique l’affirmation que la prédication de l’égal lui-même sur les 

choses d’ici est équivoque, par le fait qu’il n’y a pas ‘une même défini-

tion < de l’égal > qui convienne à toutes ces choses’, ce qui est précisé-

ment la définition de la synonymie, par opposition à l’homonymie, au 

début des Catégories (ch. 1, 1a1-2). On aurait donc ici, contrairement 

à notre hypothèse n°3 (‘l’argument ne doit présupposer aucun élément 

de la doctrine des Idées, ni de doctrines ultérieures élaborées à partir de 

celle-ci’), une inclusion péripatéticienne dans l’exposé de l’argument aca-

démique, due à Alexandre ou à Aristote lui-même. De fait, ce genre de 

rappel un peu scolaire est bien dans la manière d’Alexandre, et il se 

pourrait qu’il l’ait introduit de sa propre initiative  ; mais c’est quelque 

chose qu’Aristote lui aussi peut faire à l’occasion. Par ailleurs, la mention 

du logos de l’égal se retrouve à la ligne 83.10, dans un argument qui 

paraît assez classiquement platonicien  : ‘il n’y a rien parmi les choses 

d’ici qui admette en toute rigueur la définition d’égal’. De sorte qu’il ne 

semble pas que cette inclusion péripatéticienne, si c’en est une, puisse 

gauchir significativement l’argument original. Nous disons  : ‘si c’en est 

une’, car il n’est pas impossible que la définition de la synonymie donnée 

dans les Catégories, comme d’autres éléments de la dialectique des 

Topiques, remonte à des pratiques et à des débats qui avaient déjà cours 

dans l’Académie.

(B, c’)

‘Aucun des égaux sensibles n’est modèle ou image plutôt qu’un autre’ 

parce qu’aucun ne présente un caractère qui puisse justifier qu’on lui 

attribue l’un ou l’autre statut. C’est une application du principe d’indif-

férence (ou de raison insuffisante)  ; mais on peut dire que cette prémisse 

est déjà implicitement contenue dans la prémisse précédente  : étant 

donné que les égaux sensibles sont hétérogènes et qu’aucun d’eux n’est 

pleinement et rigoureusement égal, a fortiori aucun d’eux ne peut être le 

modèle et la cause des autres. C’est sans doute cette position partielle-

ment redondante de la seconde prémisse par rapport à la première qui 

explique la remarquable formule de transition ἀλλὰ μὴν ἀλλ’ οὐδε … 

(83.11).



 L’ARGUMENT DE L’ÉGAL 135

(B, b’)

Cette section, à la différence des deux précédentes, aboutit à une pro-

position – appelons-la ‘conclusion intermédiaire’ (C*) – qui justifie l’at-

tribution du prédicat égal aux choses sensibles égales  :

(C*) les choses sensibles sont ‘égales’ (dans le même sens du mot, faut-

il supposer) parce qu’elles sont toutes des images d’un seul et même 

égal qui est ‘proprement’ et ‘véritablement’ égal

– lequel sera désigné dans la conclusion définitive de l’argument (C) 

comme étant l’Idée.

La question est de savoir comment on arrive à cette proposition ou, 

pour le dire autrement et en restant au plus près du texte  : comment faut-

il comprendre les deux propositions qui doivent décrire cette inférence, 

à savoir la conditionnelle εἰ δὲ καὶ δέξαιτό τις μὴ ὁμώνυμον εῖναι τὴν 

εἰκόνα τῷ παρδείγματι (83.12-13), ainsi que la formule ἀεὶ ἕπεται, qui 

sert à introduire (C*)  ?

À première vue, on peut croire reconnaître dans εἰ δὲ καὶ δέξαιτό τις 

la combinaison εἰ καὶ – ce qui reviendrait à dire que la ‘conditionnelle’ 

n’en est pas une, mais une concessive  : en effet, εἰ καὶ introduit une 

circonstance qui n’est pas pertinente par rapport au fait énoncé dans la 

principale, qu’on se la représente d’ailleurs comme réelle (‘bien que …’) 

ou comme probablement irréelle (‘même si …’). Cette interprétation 

pourrait être renforcée par la présence de ἀεὶ dans l’apodose. On pourrait 

alors reconnaître une formule dialectique familière  : ‘même si on admet 

(…), il s’ensuit toujours que (…).

Cependant cette lecture, qui paraît aisée et naturelle, produit une signi-

fication difficile à défendre et même à comprendre. Avant tout, parce que 

si la proposition εἰ δὲ καὶ, etc. est une concessive, elle n’est pas une 

prémisse pour établir (C*)  ; il faut pourtant justifier le ἀεὶ ἕπεται qui 

suit. La seule voie serait de rechercher une ou des prémisses dans les 

lignes qui précèdent, donc dans les sections (B, a’) ou (B, c’)  ; mais 

celles-ci ne contiennent que des propositions qui semblent exclure que 

les choses sensibles soient ‘égales’ dans le même sens du mot.

Une solution désespérée pourrait être de faire remarquer qu’après tout, 

(C*) ne déclare pas expressément que les différents égaux sensibles sont 

‘égaux’ dans le même sens du mot  ; mais cela rendrait incompréhensible 

la mention d’un modèle unique  ; sans parler du fait que s’il ne s’agit que 



136 M. CRUBELLIER

d’admettre qu’ils sont ‘égaux’ dans un sens indéterminé ou quelconque, 

le cas (B, a’), c’est-à-dire la seule prise en compte des choses égales 

sensibles, pouvait y suffire.

Une option moins aventureuse serait de modifier d’une façon ou d’une 

autre la signification du terme crucial de la concessive, à savoir μὴ ὁμώ-
νυμον, ce qui pourrait être obtenu soit en le corrigeant (en συνώνυμον), 

soit en supposant qu’il n’a pas ici son sens aristotélicien standard. La 

seconde solution serait très difficile à défendre, car il faut de toute façon 

accorder ce passage avec les occurrences précédentes de ὁμωνύμως, qui 

jouent elles aussi un rôle crucial dans les arguments où elles figurent. La 

correction serait évidemment plus confortable  ; mais elle ne réglerait pas 

entièrement la question de ἕπεται  : dans cette version, (C*) cesserait 

d’être incompatible avec les propositions qui précèdent, mais on ne voit 

toujours pas ce qui serait censé la justifier, ni d’ailleurs pourquoi il fau-

drait privilégier l’hypothèse d’un modèle unique.

Il existe cependant une alternative à ces difficultés (suggérée lors du 

séminaire de Lille par Leone Gazziero)  : il n’est pas inévitable de traiter εἰ 
[δὲ] καὶ comme une combinaison. Dans ce cas, εἰ seul introduit une condi-

tionnelle ordinaire, qui peut jouer le rôle d’une prémisse  ; quant à καὶ, il 
devient adverbe et il y a alors deux façons possibles de le comprendre  :

— soit il modalise la prémisse proposée  : compte tenu de la signification 

du verbe δέχεσθαι, il signifiera sans doute quelque chose comme ‘ne 

serait-ce que …’ (cf. Liddell-Scott, B, 5). On pourrait le rendre par  : 

‘si on veut bien admettre que’, ‘si du moins on admet que’, etc.). La 

phrase renvoie alors à une situation dialectique, dans laquelle celui 

qui conduit la démonstration doit demander à son interlocuteur (expli-

citement représenté dans le texte par le pronom τις) de concéder une 

certaine prémisse  ; 

— mais si on interprète la phrase de cette façon, on s’apercevra qu’en 

fait cette prémisse a déjà été proposée, et tacitement assumée, dans la 

section (A, b), dans le cas des images d’êtres humains et de leurs 

modèles (Socrate et un portrait de Socrate). De ce fait, καὶ adverbe 

peut avoir sa valeur ordinaire de ‘aussi’, ‘également’  ; c’est ce que 

nous avons choisi de faire dans la traduction ci-dessus  : ‘si l’on admet 

dans ce cas aussi que l’image est non-équivoque par rapport à son 

modèle’, etc.



 L’ARGUMENT DE L’ÉGAL 137

Quelle que soit la solution retenue pour la traduction, l’interprétation 

de καὶ comme un adverbe souligne que, pour l’auteur de l’argument, le 

passage de (A, b) à (B, b’) ne va pas de soi. 

Il reste alors deux difficultés  : comment rendre raison du ἀεὶ de ἀεὶ 
ἕπεται  ? et pourquoi la prémisse est-elle censée être plus problématique 

dans le cas de l’égal  ?

Pour ce qui est de ἀεὶ, il existe une solution simple qui est de lui don-

ner sa valeur distributive  : ‘dans tous les cas’, c’est-à-dire quelles que 

soient les choses considérées et les sortes d’égalité existant entre elles. 

En effet, la prémisse qui précède affirme seulement la non-équivocité 

d’une image avec son modèle  ; c’est seulement ensuite, à partir du 

moment où on admettra un modèle unique pour tous les égaux empi-

riques, qu’on pourra poser que les différents égaux sont tous égal dans 

le même sens du mot.

L’autre question touche au fond et à la signification même de l’argu-

ment. Pourquoi, d’abord, est-il nécessaire de demander la permission de 

considérer que l’image n’est pas homonyme avec son modèle  ? Est-ce 

que ce point n’a pas déjà été accordé, dès la section (A), lorsqu’on a posé 

que le terme homme est employé de façon non équivoque lorsqu’il est 

appliqué à des images du même modèle (A, b) ou à une image et à son 

modèle (A, c)  ? Plusieurs pistes de réponse s’ouvrent ici  :

(1) On peut d’abord remarquer que, dès le début de la section (B), il est 

apparu que la question de l’équivocité se pose de façon plus sérieuse 

dans le cas de l’égal que dans celui du prédicat humain  : alors que 

l’argument ne semblait pas mettre en doute le fait que Socrate, Platon, 

Callias, etc., sont bien des humains, les différents cas de choses sen-

sibles égales ont été considérés comme simplement équivoques  ; de 

sorte qu’après ce jugement, il est peut-être nécessaire de solliciter 

l’accord du lecteur ou de l’auditeur pour rétablir, dans le cas de la 

notion d’égal, le caractère non-équivoque du couple {image, modèle}.

(2) En relation avec cette question, mais plus largement, on peut penser 

que la notion d’appellation non-équivoque se précise tout au long de 

l’argument  : 

— dans la section (A), est non-équivoque tout ce qui ‘se réfère à une 

certaine nature unique’  ; 



138 M. CRUBELLIER

— dans la section (B, a), il est admis que des termes sont équivoques 

entre eux s’ils ne peuvent pas recevoir une même définition ou une 

même description (logos)  ; 

— on doit donc se demander jusqu’à quel point le couple {image, 

modèle} peut satisfaire à cette condition  : la définition ou la descrip-

tion de l’image doit contenir, et en bonne place, la mention de ce dont 

elle est l’image  ; et même, en tant qu’image de —, elle ne contient 

aucune autre détermination que celles qui se trouvent dans son 

modèle. Si je considère un portrait de Socrate dans sa matérialité (le 

support et sa dimension, la composition des pigments employés), je 

ne le considère pas en tant que portrait de Socrate  ; et il en va de 

même si je le considère comme un exemple de l’art du portrait ou 

comme un exemple des qualités du peintre.

Mais en tant qu’on peut et on doit la penser distincte de son modèle, 

puisqu’elle est ‘seulement une image’, on ne peut le faire qu’en posant 

un trait distinctif. Trait distinctif qu’il n’est pas facile de concevoir, et 

qui est en un sens un pur non-être, comme le montre la discussion bien 

connue du Sophiste  : ‘L’image’, dit Théétète, ‘est un autre objet < fait > 

d’après le vrai (πρὸς τἀληθινὸν) et semblable à lui’ (240a)  ; mais cette 

ressemblance ne va pas jusqu’à faire de lui un objet véritable  ; au 

contraire, en tant qu’il est ‘autre’, il est ‘non-véritable’ (240b) et est en 

ce sens un non-être. C’est ce que l’auteur de la seconde rédaction semble 

vouloir exprimer en disant que dans ce cas le prédicat égal est employé 

‘de façon univoque, mais pas proprement’ (συνωνύμως οὐ κυρίως δέ, 

p. 82 Hayduck, l. 16 de l’apparat).

(3) Dans la section (A) de notre texte, la façon dont l’image peut être dite 

non-équivoque par rapport à son modèle est présentée par contraste 

avec la façon dont les choses sensibles ‘réelles’ sont tout uniment ce 

qu’elles sont, comme Socrate est un être humain. Dans la section (B), 

les Idées sont introduites en disant que les choses sensibles égales, 

qui en elles-mêmes sont simplement, ne peuvent être réellement 

connues, c’est-à-dire reconnues pour ce qu’elles sont, que si on les 

pense à leur tour comme des images, dont les modèles sont précisé-

ment les Idées. On reconnaît ici les rapports d’analogie qui structurent 

le diagramme de la Ligne  : notre argument présente pour commencer 

la relation entre les choses sensibles et leurs images (A), puis (B) 

transpose cette relation entre les égaux empiriques et l’Idée. On se 



 L’ARGUMENT DE L’ÉGAL 139

rapprochera même encore un peu plus de la Ligne si on considère que 

la notion d’égal est une notion mathématique, peut-être même la 

notion mathématique par excellence, au moins pour la géométrie et 

l’arithmétique grecques anciennes (une majorité écrasante des pro-

blèmes et théorèmes qu’on trouve dans Euclide sont formulés en 

termes d’égalité à construire ou à prouver). L’égal correspondrait 

donc à la troisième section de la Ligne, celle des objets des sciences 

mathématiques12.

(C)

La conclusion nous fait passer du registre de l’épistémologie ou de la 

dialectique (qu’est-ce qui fait qu’il est légitime d’appliquer à des objets 

différents un même nom et un même concept  ?) à celui de l’ontologie (les 

Idées existent par elles-mêmes) et même de la physique, en introduisant 

la notion d’une causalité (finale) de l’Idée  : celle-ci est ce vers quoi les 

choses ‘égales’ tendent (πρὸς ὅ, 83.15) et ce qui fait qu’elles viennent 

à être égales (πρὸς ὅ τὰ ἐνθάδε γίνεται … ἴσα, 83.15-16). C’est dans 

cette perspective ontologique et physique que les critères (a’2) et (a’3), 

qui pouvaient sembler superflus pour le moment principal de l’argument, 

trouvent leur utilité et leur sens.

Note – La dernière ligne de cette section présente une difficulté tex-

tuelle  : tous nos manuscrits portent τοῦτο δέ ἐστιν ἰδέα, παράδειγμα 

καὶ εἰκών τοῖς πρὸς αὐτὸ γινομένοις. Il paraît très difficile de conserver 

καὶ εἰκὼν, parce qu’on ne voit pas comment l’Idée platonicienne (le type 

même de l’universale ante rem) pourrait être conçue comme une image 

des objets de même nom  ; c’est pourquoi tous les éditeurs suppriment 

ces mots. Seul Golitsis propose une correction plus légère, en ajoutant 

une négation  : παράδειγμα καὶ < οὐκ > εἰκών, ce qui aboutit en subs-

tance au même sens. Il explique l’ajout de la précision καὶ οὐκ εἰκών 

(ajout qui peut sembler superflu) comme une référence à l’hypothèse (c) 

12 On hésitera peut-être à faire ce pas, parce que notre texte désigne à plusieurs reprises 
les choses égales dont il parle comme des égaux sensibles (τὰ ἐνταῦθα, ταῦτα τὰ ἴσα). 
Mais on se souviendra qu’il résulte de la construction de la Ligne que sa deuxième et sa 
troisième section sont de longueur égale, de sorte qu’on pourrait penser qu’elles se réfèrent 
aux mêmes objets, pensés soit comme des choses perçues ou perceptibles, soit comme 
susceptibles d’une description mathématique. – Mais tout cela est peut-être trop 
spéculatif.



140 M. CRUBELLIER

et un rappel du rejet de cette hypothèse  : on sort de la situation d’indif-

férence (aucune sorte d’égal n’est plus égal que les autres) une fois qu’on 

a reconnu l’existence de l’égal en soi.

Si on décidait de conserver tel quel le texte des manuscrits, il y aurait 

à première vue deux pistes possibles  : (a) on trouve, un peu plus loin 

dans la Métaphysique (991a 31 - 991b 1), une critique dans laquelle 

apparaît le même syntagme παράδειγμα καὶ εἰκών  : ‘la même <  Forme  > 

sera modèle et image’  ; mais il s’agit de certaines Formes (celles qui 

correspondent aux espèces prochaines) et ce qui est dit est qu’elles seront 

modèles des sensibles et images d’autres Formes (celles qui corres-

pondent aux genres)  ; de plus on ne voit rien dans le commentaire 

d’Alexandre à ce passage (105.19-27) qui suggère qu’il ait fait le moindre 

rapprochement avec notre argument  ; (b) on pourrait être tenté d’imagi-

ner un renforcement de la critique  : les Formes, censées être les modèles 

des choses sensibles, ont en réalité été forgées d’après celles-ci. Il y a de 

fait un passage célèbre du livre B (B 2, 997b8-12) qui irait dans ce sens, 

quoiqu’il n’emploie pas le vocabulaire du modèle et de l’image  ; mais 

cette intrusion inopinée d’un élément polémique inattendu dans l’exposé 

d’un argument ne ressemble pas à ce qu’on trouve partout ailleurs dans 

la paraphrase du Peri Ideôn. 

Si on tient en dépit de tout à garder le texte transmis, cette dernière 

solution serait sans doute la moins mauvaise  ; mais on doit alors remar-

quer qu’elle implique elle aussi que les mots καὶ εἰκὼν, même s’ils font 

partie du texte, n’appartiennent pas en droit à l’argument. Autrement, 

il faut corriger en suivant soit Wilpert (qui supprime καὶ εἰκών), soit 

 Golitsis (qui ajoute καὶ < οὐκ > εἰκών).

5. Pour comparaison  : L’argument de l’égal du Phédon (74a - 75b)

Cet argument est le second des trois arguments en faveur de la survie 

de l’âme proposés et discutés dans le dialogue. Socrate vient d’exposer 

l’argument des contraires (70c - 72d)  ; Cébès ajoute que cet argument est 

renforcé par la doctrine de la réminiscence, dont il donne une première 

preuve, tirée de l’interrogation dialectique (72e - 73b). Mais Simmias 

demande de quelle façon l’acquisition d’un savoir doit être conçue 

comme une réminiscence (73b).

L’argument peut être résumé et décomposé comme suit  : 



 L’ARGUMENT DE L’ÉGAL 141

(1) Socrate donne (73c - 74a) une description préliminaire de la réminis-

cence en général  : 

— elle se produit lorsque, à l’occasion de la perception d’un objet A, 

on conçoit (ἐννοήσῃ) en même temps un autre objet B – étant 

précisé que la connaissance que nous avons de cet autre objet est 

distincte de celle que nous avons du premier (οὗ μὴ ἡ αὐτὴ ἐπι-
στήμη ἀλλ’ ἄλλη, 73c 9)  ; 

— elle peut se produire à partir d’un objet qui ressemble à B ou bien, 

en vertu d’une association d’idées, à partir d’un objet qui ne lui 

ressemble pas.

(2) Lorsqu’elle se produit à partir d’un objet qui ressemble, la réminis-

cence s’accompagne nécessairement (ἀνάγκαῖον τόδε προσπάσχειν, 

74a 6) d’une réflexion (ἐννοεῖν) sur ce qui manque (ou non) à A en 

fait de ressemblance avec B (κατὰ τὴν ὁμοιότητα … ἐκείνου οὗ 

ἀνεμνήσθη 74a 7). 

(3) Socrate pose comme une prémisse – que Simmias accepte sans hési-

tation ni réserve – qu’il existe un certain égal qui est distinct des 

pierres ou des bâtons que nous appelons ‘égaux’ et qui est ‘l’égal 

lui-même’ (αὐτὸ τὸ ἴσον, 74b 12). 

Il demande alors (74b)  : d’où nous vient notre connaissance de cet 

égal en soi  ?

(4) Il existe une différence entre les choses sensibles égales (A) et l’égal 

en soi (B)  : les choses sensibles apparaissent tantôt égales tantôt iné-

gales, alors qu’il est impossible que l’égal en soi apparaisse inégal 

(74b-c). 

(5) La connaissance de l’égal en soi ne peut donc pas nous venir de celle 

des égaux sensibles, puisqu’au moment même où nous les percevons 

comme des égaux nous nous rendons compte qu’il leur manque 

quelque chose pour être pleinement et parfaitement égaux (74c-e). 

C’est au contraire la connaissance que nous avons de l’égal en soi qui 

nous permet (εἰ ἐμέλλομεν τὰ ἐκ τῶν αἰσθήσεων ἴσα ἐκεῖσε ἀνοίσειν, 

75b 6-7) de reconnaître que des choses sensibles sont (approximative-

ment) égales. 

(6) Cette connaissance est nécessairement antérieure à toutes nos percep-

tions sensibles, et donc antérieure à notre naissance (75a-e). 



142 M. CRUBELLIER

(7) Socrate généralise la conclusion (6) de façon inductive  : notre argu-

ment présent ne concerne ‘pas seulement l’égal, le plus grand ou le 

plus petit, mais tous les termes de cette sorte’  ; il ne porte ‘pas davan-

tage sur l’égal que sur le beau lui-même, ou sur le bon, le juste ou le 

pieux, et – c’est ce que je veux dire – sur tous les termes auxquels on 

peut apposer ce sceau  : qui est —’. 

On retrouve dans ce passage du Phédon la plupart des éléments de la 

démonstration du Peri Ideôn  : l’introduction de ‘l’égal lui-même’, 

la relation de l’image à son modèle et enfin l’impossibilité d’attribuer tel 

quel le prédicat égal aux objets sensibles égaux.

Mais il y a plusieurs différences importantes  :

D’abord le contexte, et donc la portée, de l’argument du Phédon ne 

sont pas les mêmes  : il s’agit d’établir l’existence d’une réminiscence 

transcendantale, en vue de rendre plausible que l’existence de l’âme et 

son activité débordent et enveloppent la durée de son union à notre corps. 

Au contraire, la réminiscence est totalement absente de notre texte.

Dans le Phédon, la thèse qu’il existe un certain égal qui est ‘l’égal lui-

même’ est posée comme une prémisse (acceptée sans difficulté par Sim-

mias)  ; la question qui se pose alors est de savoir comment nous pouvons 

le connaître  ; alors que dans le Peri Ideôn l’existence de l’égal lui-même 

doit être établie avant de pouvoir établir son statut ontologique supérieur.

De ce fait, la portée ontologique des deux arguments est différente  : 

dans le Phédon, Socrate aboutit à sa conclusion en établissant que nous 

possédons nécessairement une connaissance de réalités qui ne peuvent 

pas être données dans le cadre de notre expérience sensible. Mais celles-

ci ne sont pas caractérisées ontologiquement de façon positive comme 

elles le sont dans le Peri Ideôn, où l’Idée est décrite comme ‘existant 

pleinement’, ‘par soi-même’, et comme ‘modèle’ des choses qui ‘viennent 

à être d’après elle’ (83.16-17) La distinction nette que pose le Phédon 

entre l’égal en soi et les égaux empiriques, tant du point de vue du 

contenu de leurs notions que de celui de la façon dont on peut les 

connaître, suggère une différence de statut ontologique, mais le dialogue 

ne va pas plus loin que cette suggestion.

Une autre différence, précisément, est celle qui oppose la force contrai-

gnante que recherche manifestement l’argument du Peri Ideôn, au carac-

tère simplement suggestif ou protreptique de celui du Phédon (ce carac-

tère imparfait des arguments du Phédon est souligné à plusieurs reprises 

dans le cours du dialogue).



 L’ARGUMENT DE L’ÉGAL 143

6. Les objections d’Aristote et les commentaires d’Alexandre (83.17-33)

Note – Ce passage n’est pas homogène  : la section (III), introduite par 

φησὶ, expose l’appréciation portée par Aristote sur l’argument, et elle est 

certainement empruntée au Peri Ideôn, parce que ce φησὶ ne peut pas 

renvoyer au texte de la Métaphysique, où l’on ne trouve pas le détail de 

cette critique. Au contraire, les sections (II) et (IV) relèvent de la méthode 

exégétique ordinaire d’Alexandre, c’est-à-dire qu’elles entendent expli-

quer la lettre du texte de la Métaphysique en s’appuyant pour l’essentiel 

sur le texte lui-même  : (II) explique οἱ ακριβέστατοι τῶν λόγων (990b 

15) et (IV) revient sur l’usage de la première personne du pluriel (990b 

16) et cherche à expliquer un emploi inhabituel du mot γένος (990b 17). 

Il y a peut-être cette différence entre (II) et (IV), que (II) pourrait s’ap-

puyer sur des éléments provenant du Peri Ideôn, alors que (III) nous 

montre simplement Alexandre aux prises avec les difficultés d’un pas-

sage à propos duquel il ne dispose d’aucune source autorisée.

[II] [83.17] Cet argument – celui qui produit des Idées des relatifs aussi – 
est déjà un premier argument qui semble être plus soigné et plus exact, et 
convenir de façon plus directe à la démonstration des Idées. De fait, cet 
argument ne semble pas établir simplement, comme ceux qui précèdent, que 
le [20] terme commun est quelque chose < de distinct > à côté des objets 
particuliers, mais qu’il est un modèle des choses d’ici, qui existe pleinement 
(κυρίως ὄν)  ; or on estime que c’est là ce qui caractérise les Idées.

Nous avons dit plus haut (p. 121) pourquoi ces lignes ne nous paraissent 

pas provenir directement du Peri Ideôn. Leur but est de préciser et de 

justifier l’emploi de l’adjectif ἀκριβέστατοι (ou ἀκριβέστεροι) à propos 

de l’argument de l’égal. La notion d’ἀκριβεία, qu’il est commode de 

rendre en français par ‘rigueur’, peut – tout comme le mot français – 

recouvrir différentes exigences, notamment celle de conduire à une 

conclusion nécessaire et celle de conduire exactement à la conclusion 

visée. Les deux aspects sont d’ailleurs présents dans le passage de la 

Métaphysique, puisque Aristote parle d’arguments qui ‘ne débouchent 

pas nécessairement sur un sullogismos’ (990b 10) et d’arguments qui 

aboutissent à poser des Idées ‘d’objets dont nous ne pensons pas qu’il y 

en ait’ (990b 11). Au-delà de cet éclaircissement de vocabulaire, il s’agit 

de comprendre le rôle que joue cette notion dans la façon dont Aristote 

a classé, ou du moins ordonné, les arguments qu’il évoque et discute (car 

il n’est pas certain qu’il ait recherché une classification au sens strict).



144 M. CRUBELLIER

L’explication d’Alexandre consiste à dire que les arguments précédents 

ne sont pas aussi appropriés à prouver l’existence d’Idées telles que 

 Platon les conçoit, parce qu’ils n’établissent à leur sujet qu’une seule 

propriété, nécessaire mais non suffisante  : ils n’aboutissent qu’à affirmer 

l’existence de termes communs, sans établir quoi que ce soit quant à leur 

statut ontologique, ce que l’argument de l’égal fait au contraire dans son 

dernier moment (le passage de la conclusion ‘intermédiaire’ à la conclu-

sion définitive) en posant que l’Idée de l’égal existe par soi et est cause 

du fait d’être égal pour les objets égaux.

Il resterait à savoir si Aristote lui-même faisait cette comparaison entre 

les arguments, ou si c’est Alexandre qui conjecture cela pour rendre 

compte de la formule οἱ ἀκριβέστατοι τῶν λόγων. Quoi qu’il en soit, 

cette explication est très pertinente  ; elle précise une différence impor-

tante entre les critiques adressées à l’argument de l’égal et celles qui ont 

été opposées aux trois premiers arguments. Le passage de la Métaphy-

sique dit en effet que ceux-ci aussi, ou du moins certains d’entre eux, 

conduisent à admettre des Idées non souhaitées (990b 10-11), tout comme 

l’argument de l’égal conduit à admettre des Idées de relatifs  ; mais ce 

n’est pas de la même façon ni pour la même raison. Les arguments de la 

première série aboutissent à une notion d’Idée qui est trop large parce 

qu’elle n’est pas assez déterminée en compréhension. Elle ne satisfait 

qu’à l’un des deux critères de l’Idée, le critère dialectique  ; de sorte 

qu’elle peut inclure d’autres sortes de termes ‘prédiqués en commun’. Au 

contraire, l’Idée de l’égal produite par notre argument est (ou serait) 

incontestablement une Idée platonicienne de plein droit  ; si elle doit être 

rejetée, c’est, nous allons le voir, parce qu’elle entre en conflit avec 

d’autres points de la doctrine.

Note – Pourquoi Alexandre désigne-t-il ici notre argument comme ‘un 

premier argument’ (εἷς)  ? Est-ce parce qu’il pense à d’autres arguments 

qui aboutissent à des Idées de relatifs  ? Ou bien veut-il dire simplement 

que c’est le premier des arguments de la série des arguments ‘plus rigou-

reux’  ? Le μὲν οὖν d’Alexandre (83.17), ainsi que le pluriel οἱ μὲν dans 

le texte de la Métaphysique (990b 16) suggèrent la première solution, 

mais nous ne disposons d’aucune information qui nous permette de sup-

poser plausiblement ce que pouvaient être le ou les autres arguments.

[III] [83.22] Aristote dit que cet argument produit des Idées des relatifs 
aussi  ; en tout cas, la présente démonstration s’appuie sur le cas de l’égal, 
qui fait partie des relatifs. Or, (obj. 1) ils niaient qu’il existe des Idées des 



 L’ARGUMENT DE L’ÉGAL 145

relatifs parce que, selon eux, les [25] Idées existent par elles-mêmes, étant 
des sortes de substances, alors que l’être des relatifs consiste dans la relation 
qu’il y a entre eux. En outre, (obj. 2) si l’égal est égal à un < autre > égal, 
il y aura une pluralité d’Idées de l’égal. Car l’égal-en-soi < doit être > égal 
à un égal-en-soi, car s’il n’est égal à rien, il ne sera même pas ‘égal’. Enfin, 
(obj. 3) il faudrait, en vertu du même argument, qu’il existe des Idées des 
inégaux  : car ce sont les mêmes conditions (ὁμοίως γὰρ) qui feront qu’il y 
ait ou qu’il n’y ait pas d’Idées pour des opposés. Or on [30] admet, et ils 
l’admettent aussi eux-mêmes, que l’inégal existe sous de nombreuses 
formes (ἐν πλείοσιν εἶναι).

Comme nous l’avons vu plus haut, la phrase qui introduit cette critique 

– et en particulier le ‘en tout cas …’ – suggère fortement que la relation 

de l’argument à une catégorie des ‘relatifs’ est problématique et peut-être 

accidentelle. Le passage du Phédon (74a - 75b) peut corroborer cette 

supposition, car il n’envisage pas de généralisation aux relatifs ni même 

à certains autres relatifs, mais au beau, au bon, au juste et au pieux (75d). 

Il y a cependant des raisons de penser que ces notions se prêtent moins 

bien que celle de l’égal au type de démonstration visé ici. Le point cru-

cial est la prémisse (B, a’)  : dans le cas du juste, il ne serait pas impos-

sible de soutenir que toutes les situations ou actions que nous appelons 

‘justes’ ‘sont proprement ce qui est indiqué par le prédicat, comme 

lorsque nous appelons homme Socrate et Platon’  ; de fait on ne dispose-

rait pas d’un test simple pour montrer que ce n’est pas le cas (même s’il 

y a dans le Phédon un argument éthique, mais essentiellement intuitif, 

à cet effet, 68c - 69b)

La critique avance trois objections, simplement juxtaposées et séparées 

par ἔτι … ἔτι …, dans un style qui rappelle la seconde partie de Méta-

physique A 9. 

(obj. 1) les Idées sont censées être des entités existant par elles-mêmes, 

alors que l’être d’un relatif consiste dans sa relation qu’il a avec 

un autre terme  ; 

(obj. 2) si un égal est nécessairement égal à un autre égal, il ne peut pas 

exister un unique égal-en soi  ; 

(obj. 3) s’il y a une Idée de l’égal, alors il doit y en avoir aussi une de 

l’inégal  ; or l’inégal existe sous une multiplicité de formes.

La seconde objection peut être considérée comme un corollaire de la 

première  ; toutes deux s’appuient sur une définition des prédicats relatifs, 

rappelée à propos de l’objection n°1  : ‘l’être des relatifs consiste dans la 



146 M. CRUBELLIER

relation qu’il y a entre eux (comme par exemple esclave et maître, ou le 

double et sa moitié). Cette définition est présentée (et discutée) dans les 

Catégories  : ‘se disent relativement à quelque chose (πρός τι) tous 

les termes dont on dit qu’ils sont cela même qu’ils sont, d’autre chose’ 

(ch. 7, 6a 36-37)  ; mais elle remonte à Platon  : la même formule se 

retrouve dans le Banquet (199c-e), dans la République (IV, 439a), dans 

le Théétète (204e) et surtout dans le Sophiste (255c-e), où elle sert 

à caractériser le genre de l’Autre. Sans entrer dans l’interprétation de ce 

dernier passage, on se contentera de noter que pour Platon cette formule 

semble bien indiquer une forme problématique et imparfaite de l’être, et 

qu’elle est la contradictoire d’un trait essentiel de la substance, souvent 

employé par Aristote comme test de substantialité  : une substance est ce 

qu’elle est ‘sans < avoir pour cela besoin > d’être autre chose’ (οὐχ 

ἕτερόν τι ὄν).

Par ailleurs, l’objection n°1 ressemble fort à celle qu’on trouve un peu 

plus loin, sous une forme plus développée, dans le texte de la Métaphy-

sique  : ‘d’après la conception qui nous a conduits à affirmer l’existence 

des Idées, il y aura des formes [non seulement des substances, mais 

encore] de toutes sortes d’autres objets (…). Alors que selon la nécessité, 

et d’après les opinions au sujet des formes, si les formes sont partici-

pables, il est inévitable qu’il n’y ait d’idées que des substances (990b22 

- 991a8). La parenté entre cet argument et ceux tirés du Peri Ideôn, en 

particulier l’argument de l’égal, est d’ailleurs relevée explicitement par 

Alexandre (89.1). La différence est que dans ce passage l’objection met 

en œuvre la notion de participation ainsi que des difficultés concernant 

le statut des principes  ; cette objection semble donc appartenir à une 

forme plus complète et plus systématique de la critique de la doctrine des 

Idées – une forme comparable à celle qu’on trouve dans le reste du cha-

pitre A 9 et dans les livres M et N de la Métaphysique – ce qui, soit dit 

en passant, suggère par contraste que le Peri Ideôn se place encore dans 

la perspective d’une critique interne de la doctrine.

Il reste à savoir si et comment ces trois objections peuvent être présen-

tées de façon plausible comme une explicitation de la formule obscure 

de la Métaphysique  : les relatifs ‘dont nous nions qu’il y ait un genre en 

soi (εἶναι καθ’ αὑτὸ γένος)’. C’est ce qu’Alexandre tente de faire dans 

la dernière section  :

[IV] [83.30] Ici encore, Aristote s’inclut dans cette opinion et la présente 
comme étant < aussi > la sienne, puisqu’il dit  : ‘… dont nous nions qu’il y 



 L’ARGUMENT DE L’ÉGAL 147

ait un genre par soi’  ; et il emploie ‘genre’ au sens d’‘existence’ ou de 
‘nature’, s’il est vrai que le relatif se présente comme un surgeon, comme 
il l’a écrit ailleurs.

En proposant de substituer la notion d’existence ou de nature à celle 

de genre, Alexandre règle d’un coup la question, et peut passer sans 

difficulté de l’énoncé de la Métaphysique à l’objection n°1  : les relatifs 

ne peuvent pas ‘exister par eux-mêmes’. Mais on peut s’interroger sur 

cette façon d’interpréter le mot γένος  ; nous ne connaissons pas de paral-

lèle qui permette de la justifier. La phrase de l’Éthique à Nicomaque dont 

Alexandre se prévaut pour la proposer  : ‘car le relatif semble bien être 

un surgeon et un accident de l’étant’ (παραφυάδι γὰρ τοῦτ’ ἔοικε καὶ 
συμβεβηκότι τοῦ ὄντος, 1096a 21-22) ne dit rien de tel. Le contexte 

dans lequel elle apparaît – la discussion de la doctrine des Idées au début 

du livre I du traité – est certes apparenté au nôtre, mais la métaphore du 

‘surgeon’ sert simplement à illustrer la thèse que ‘ce qui est par soi, c’est-

à-dire la substance, est antérieur par nature à ce qui est relatif’  : c’est 

précisément la thèse de l’objection n°1, ce qui ne nous avance guère. La 

raison pour laquelle Alexandre se réfère à ce passage précis – parmi tant 

d’autres dans lesquels Aristote rappelle le statut ontologiquement infé-

rieur des relatifs – est probablement l’emploi du mot παραφυάς, dont 

l’étymologie renvoie à la notion de nature (φύσις), de sorte que par le 

biais d’une équivalence entre ‘nature’ et ‘existence’, ‘il n’en existe pas 

de genre par soi’ voudrait dire ‘c’est un genre d’objets qui n’existent pas 

par eux-mêmes’ – ce qui paraît difficile à admettre.

Une interprétation plus conforme au sens ordinaire de γένος serait de 

remarquer que ‘égal’ se dit à propos de traits et d’objets relevant de dif-

férentes classes naturelles, comme nous l’avons vu (on parle de longueurs 

égales, de poids égaux ou de temps égaux, etc.). Cette interprétation a été 

proposée par Ross dans son commentaire à la Métaphysique13. Ross ne 

la développe pas davantage  ; mais si l’on considère que pour Platon 

(d’après le témoignage de Métaphysique B3, 998b 4-8) le genre est un 

élément de la définition et, au-delà, peut-être, un élément et un principe 

des choses elles-mêmes, on peut faire le lien avec les objections de notre 

passage. Le nerf de l’argument serait que seuls les prédicats du type 

substance s’organisent selon un emboîtement de classes (espèce et 

genres) bien ordonné  ; dans cette perspective, les Idées de relatifs ne 

13 Ross 1924, I p. 194. 



148 M. CRUBELLIER

seraient pas régulières dans la mesure où elles ne sont pas susceptibles 

d’une analyse dialectique comme celles que l’on trouve dans le Sophiste 

ou le Politique.

On a pu14 suspecter la critique d’Aristote d’être un two-level paradox 

et donc d’être déloyale, dans la mesure où elle demande qu’il n’y ait pas 

de contradiction entre ce que l’Idée est censée être en tant qu’idée et ce 

dont elle est l’Idée  ; mais ces deux passages (celui du Peri Ideôn et celui 

de la Métaphysique) semblent signifier clairement qu’une confusion entre 

les deux niveaux était présente au moins implicitement dans la doctrine 

elle-même, ou du moins qu’Aristote (ou Alexandre) pouvait penser de 

bonne foi qu’elle s’y trouvait. Pour parler le langage de Descartes, on dira 

que Platon n’a probablement pas cherché, et en tout cas n’a pas réussi, 

à distinguer les prédicats ‘formels’ (ceux qui s’appliquent à l’Idée en tant 

qu’Idée) des prédicats ‘objectifs’ (ceux qui s’appliquent à l’Idée de X en 

tant qu’Idée de X, c’est-à-dire en tant qu’elle est ‘X lui-même’). Lorsqu’il 

s’interroge sur les prédicats les plus généraux de la Forme en tant que 

Forme (comme dans le Sophiste), il tente de les atteindre au moyen des 

termes les plus généraux dans lesquels les Formes s’analysent. On peut 

donc penser que les two-level paradoxes ne sont pas utilisés ici contre 

Platon de façon malveillante, même si Aristote les a plus tard diagnosti-

qués comme des sophismes. 

7. Bilan et conclusion

Nous espérons que la présente étude puisse permettre de mieux com-

prendre le texte d’Alexandre et de mieux se représenter l’argument de 

l’égal et sa signification dans une perspective platonicienne. Le principal 

obstacle à la compréhension du texte résidait à notre sens dans la formule 

difficile εἰ δὲ καὶ δείξατό τις. Une fois ce nœud dénoué, et sur la base 

des hypothèses que nous avons posées, une analyse attentive au détail 

permet de reconnaître un argument cohérent et, pourrait-on dire, légiti-

mement platonicien, parce qu’il met en œuvre des notions et des thèses 

que l’on retrouve dans les Dialogues. Deux points sont particulièrement 

intéressants de ce point de vue  : 

14 Owen 1968. 



 L’ARGUMENT DE L’ÉGAL 149

— l’argument expose et argumente de façon précise le passage d’une 

conception purement dialectique de l’Idée, comme corrélatif des actes 

de connaissance réussis, à une conception ontologique et même phy-

sique comme objet existant par soi et comme cause (‘formelle’ et 

‘finale’ dans le langage aristotélicien)  ; 

— pour ce faire, il utilise de façon particulièrement nette le schème du 

couple {image, modèle}, qui est un trait caractéristique de la doctrine 

des Idées, ou du moins de la façon dont Platon l’expose et entend la 

rendre plausible à des lecteurs ou auditeurs novices  : son souci de 

déterminer le statut ontologique des images et d’intégrer cette onto-

logie de l’image à une ontologie globale, dont elle nous donne en 

quelque sorte la clef. On peut en effet se demander pourquoi Platon 

a accordé autant d’intérêt et d’importance à la question du statut onto-

logique des images, comme on le voit notamment au fait qu’en Répu-

blique VI, une section spéciale du diagramme ontologique de la Ligne 

leur est réservée. La réponse à cette question est que la relation qui 

existe entre l’image et son modèle dans le monde empirique, relation 

qui est censée être familière et claire pour tous (‘sauf les aveugles, 

bien entendu’ – cf. Sophiste 239e - 240a), nous donne la clef de 

l’ensemble du diagramme de la Ligne  : car la relation (moins évi-

dente) entre le visible et l’intelligible, et celle (encore moins évidente) 

qui existe au sein de l’intelligible entre les deux ordres de réalités qui 

le constituent, sont analogues à celle qui existe entre l’image et son 

modèle (elles s’expriment par le même rapport mathématique de deux 

grandeurs inégales, République VI, 509d).

La partie critique du passage d’Alexandre (83.22-33) est, on l’a vu, 

plus délicate à interpréter. Il est difficile de délimiter avec certitude ce 

qui, dans ce passage, est proprement aristotélicien et ce qui revient au 

commentateur. La difficulté tient notamment à la formule de la Métaphy-

sique ὧν οὔ φαμεν εἶναι καθ’ αὑτὸ γένος. L’explication proposée par 

Alexandre est peu convaincante, de sorte qu’on peut se demander si ce 

n’est pas par suite d’un malentendu que le commentateur en vient à intro-

duire les trois objections qui sont la substance de la critique d’Aristote. 

Nous n’avons pas de réponse entièrement satisfaisante à cette question, 

qui demanderait peut-être une enquête plus poussée sur les usages et la 

valeur du terme γένος chez Aristote.



150 M. CRUBELLIER

En revanche, le style de ces quelques lignes suggère fortement 

qu’Alexandre est en train d’exposer un matériau qu’il a trouvé chez 

 Aristote (et dans cette hypothèse, le plus probable est que sa source soit 

le Peri Ideôn). Par ailleurs nous avons vu que l’idée sur laquelle reposent 

les deux premières objections se retrouve – sous une forme plus dévelop-

pée – quelques lignes plus loin dans la Métaphysique.

Enfin, sans nous engager plus profondément dans la discussion sur la 

valeur de ces objections, nous pensons avoir montré qu’on ne doit pas 

considérer qu’elles sont spécieuses ou de mauvaise foi.



ARISTOTELIS DE IDEIS  

THE FORMS DESTROY THE PRINCIPLES 

(ALEX., IN MET. 85.15 - 88.2)

Laura M. CASTELLI 
(University of Cambridge)

1. Introductory remarks

Alexander’s commentary on Aristotle’s Met. A9, 990b 17-22 (In Met., 

85.15 - 88.2) reports a series of arguments exposing some of the difficul-

ties deriving from the arguments used in support of Ideas and concerning 

the “principles” (ἀρχαί). Whatever these principles are, the supporters 

of Ideas hold them in even higher esteem than Ideas themselves. In addi-

tion to the specific difficulties raised by the single arguments (on which 

see §3), three main overarching issues emerge. 

Firstly, the arguments reported in the Commentary make it clear that 

in Alexander’s view the “principles” alluded to in Aristotle’s text are the 

One and the Indefinite Dyad, i.e. the pair of polar principles which figure 

prominently in Aristotle’s reports about a development of Plato’s meta-

physics according to which the One and the Indefinite Dyad would turn 

out to be principles of all things that are by being the principles of Ideas 

themselves. For facility of reference, I shall henceforth refer to the One 

and the Indefinite Dyad as “Principles” (whereas I use “principles” for 

any other occurrence). Aristotle was familiar with various versions of this 

doctrine and it is therefore certainly not absurd to think that the “princi-

ples” alluded to in the passage in Met. A9 are the Principles (in fact, I 

think they are). However, not all modern interpreters have been ready to 

embrace this identification and this has had consequences not only for 

the interpretation of Aristotle’s text, but also for the inclusion (or, rather, 

exclusion) of this portion of Alexander’s commentary in what remains of 



152 L.M. CASTELLI

Aristotle’s treatise De ideis. In particular, the discussion of whether 

Alex., In Met., 85.15 - 88.2 reports argument stemming from the De ideis 

is intertwined in the literature with various assumptions about what Aris-

totle can or cannot have had in mind in the allusions to further arguments 

which show the incompatibility between Ideas and some more basic 

“principles” in Met. A9, 990b 17-22. I shall address these general and to 

some extent preliminary issues in §2. 

Secondly, and apart from the consequences of the expectations about 

what can be legitimately alluded to by Aristotle in Met. A9, 990b 17-22, 

one can raise a more general question about how the arguments in Alex., 

In Met., 85.15 - 88.2 are supposed to fit in the De ideis if they belong 

there in the first place – rather than, for example, in the De bono, which 

is mentioned at 85.171. At 85.17, however, Alexander refers to the books 

περὶ τἀγαθοῦ as well as to a previous passage in the Metaphysics (pre-

sumably Met. A6, 987b 18-23, 988a 7-15) as the places where Aristotle 

has “said and recorded (εἴρηκε καὶ ἱστόρηκεν)” that the principles 

(ἀρχαί) are the One and the Indefinite Dyad. The issue of the relation 

between these arguments (and, more generally, the treatise On ideas) and 

the treatise On the good would deserve a much more detailed discussion 

than I can provide here, but at least one point must be mentioned. As far 

as we know, it does not look like the De bono was meant to be or include 

any polemical discussion of Plato’s philosophy rather than a report of 

Plato’s doctrine of the Principles, presumably stemming from his famous 

lecture On the Good. Furthermore, as we shall see in greater detail in the 

analysis of the arguments, the doctrine of the Principles as such is not 

really discussed or addressed in any detail: the focus remains on Ideas 

throughout. All arguments are supposed to show an inconsistency within 

Platonic metaphysics due to the theory of Forms and the assumptions on 

which the latter rests and the upshot of all arguments is that the argu-

ments in support of Forms turn out to be self-refuting. By removing the 

“principles” they end up removing the Forms which are supposed to 

derive from those principles. In this respect, the arguments we find in 

Alexander’s Commentary are quite different from the arguments  Aristotle 

1 The view that this section of Alexander’s commentary stems from the De bono rather 
than from the De ideis is argued for by Cherniss 1944, p. 300-302. Cherniss’ arguments 
are accepted by Ackrill 1952, especially p. 103-104, while they are rejected by Mansion 
1949, p. 197-198; Berti 1997, p. 153-154; Leszl 1975, p. 281-285. Fine 1993 does not 
comment on this section of Alexander’s commentary. 



 ARISTOTELIS DE IDEIS 153

resorts to elsewhere to address issues concerning the theory of the Prin-

ciples as such and fit well in a treatise meant to emphasize the difficulties 

linked to the theory of Forms. I shall discuss the nature of the incompat-

ibility between Principles and Forms as it emerges from these arguments 

in §4. 

Thirdly, there is a general issue as to the precise identification of the 

philosophical backdrop of the arguments in this section. We know that 

different exponents of the old Academy came up with different accounts 

of how Forms and Principles fit together (if at all) within a unified met-

aphysical theory. In particular, it seems that a pivotal role in the concili-

ation of these two pieces of doctrine was played by the identification of 

Ideas with (some) numbers and this identification was carried out in very 

different ways, for example, by Plato (who distinguished between ideal 

numbers, which are to be identified with Ideas, and mathematical num-

bers) and by Xenocrates (who identified Ideas with numbers without 

distinguishing between ideal and mathematical numbers)2. In the course 

of §3 I shall clarify whether any specific doctrine among those circulating 

in the old Academy is presupposed by any of the arguments.

2.  Aristotle, Met. A9, 990b 17-22, the “principles” and the inclusion 

of Alex., In Met. 85.15 - 88.2 in De ideis

Alexander’s In Met. 85.15 - 88.2 reports Alexander’s comments on 

Aristotle, Met. A9, 990b 17-22. This is what Aristotle’s text says3:

Ὅλως τε ἀναιροῦσιν οἱ περὶ τῶν εἰδῶν λόγοι ἃ μᾶλλον εἶναι βουλόμεθα 
[οἱ λέγοντες εἴδη] τοῦ τὰς ἰδέας εἶναι· συμβαίνει γὰρ μὴ εἶναι τὴν 
δυάδα πρώτην ἀλλὰ τὸν ἀριθμόν, καὶ τὸ πρός τι τοῦ καθ’ αὑτό, καὶ 
πάνθ’ ὅσα τινὲς ἀκολουθήσαντες ταῖς περὶ τῶν ἰδεῶν δόξαις ἠναντιώ-
θησαν ταῖς ἀρχαῖς [and in general, the arguments about the Forms (εἰδῶν) 
remove the things which we, as proponents of the Forms (εἴδη), want to be 
even more than we want Ideas (ἰδέας) to be: for it turns out that not the 
dyad, but rather number is first, and that what is relative to something is 
prior to what is in its own right, as well as all things that some people, fol-
lowing the opinions about Ideas, opposed to the principles]4.

2 Both Speusippus and Aristotle rejected the theory of Forms. 
3 I translate the text of Primavesi’s edition in Steel 2012, p. 502-503.
4 The parallel text in Met. M4, 1079a 14-19 is slightly different, not only in that verbs 

which in A9 are in the first person plural appear in the third person plural in M4, but also 
in that the unwelcome consequences of the theory of Forms are spelled out in a more 



154 L.M. CASTELLI

This short text is problematic in several respects. To start with, modern 

interpreters tend to distinguish between (at least) two versions of the 

theory. The first version, portrayed in Plato’s middle dialogues, simply 

associates Forms with universals which are the objects of definition and 

stable (scientific) knowledge. The second version is a sort of Pythagoriz-

ing development of the first: Forms are identified with numbers of some 

sort. This version of the theory is mentioned by Aristotle at various 

places (e.g. in Met. A6) and it is this version of the theory which is usu-

ally linked to the identification of two ultimate Principles, the One and 

the Indefinite Dyad, which turn out to be principles of all there is by 

being principles of Ideas and numbers. 

The distinction between these two versions or two phases of the theory 

of Forms seems to be backed up by the way in which Aristotle describes 

his plan of discussion of immobile substances in Met. M4. In particular, 

Met. M4, 1079a 14-19, which is parallel to Met. A9, 990b 17-22 (i.e. the 

passage on which Alexander comments), seems to fall under the explicit 

qualification at 1078b 10-125 that Aristotle is going to consider the nature 

of Forms as they were conceived of by their first supporters, i.e. without 

attaching the nature of numbers to them. This explicit qualification may 

make room for the expectation that the arguments alluded to in Met. M4, 

1079a 14-19 (i.e. the arguments alluded to in Met. A9, 990b 17-22) are 

independent from the theory of Ideas as numbers. Although no similar 

explicit qualification can be found in Met. A9, modern interpreters tend 

to divide Met. A9 into two parts. The partition is based on the observation 

that the first part of the chapter (990a 33 - 991b 9) seems to deal with 

objections to the first version of the theory of Forms, while the second 

part (991b 9 - 993a 10) seems to deal with the second version of the 

theory6. If one takes this partition of the chapter seriously, this may 

articulated form: “ὅλως τε ἀναιροῦσιν οἱ περὶ τῶν εἰδῶν λόγοι ἃ μᾶλλον βούλονται 
εἶναι οἱ λέγοντες εἴδη τοῦ τὰς ἰδέας εἶναι· συμβαίνει γὰρ μὴ εἶναι πρῶτον τὴν δυάδα 
ἀλλὰ τὸν ἀριθμόν, καὶ τούτου τὸ πρός τι καὶ τοῦτο τοῦ καθ’ αὑτό, καὶ πάνθ’ ὅσα τινὲς 
ἀκολουθήσαντες ταῖς περὶ τῶν εἰδῶν δόξαις ἠναντιώθησαν ταῖς ἀρχαῖς [and in general, 
the arguments about the Forms remove the things which the supporters of Forms want to 
be even more that they want Ideas to be: for it turns out that not the dyad, but rather 
number is first, and that what is relative to something is prior to the latter and that it is 
prior to what is in its own right, as well as all things that some people, following the 
opinions about Ideas, opposed to the principles]”. 

5 Cf. M1, 1076a 26-32 about the overall structure of the discussion.
6 For a detailed analysis of the two parts of the chapter and some discussion of the distinc-

tion between the two versions of the theory of Forms see Frede 2012 and Crubellier 2012. 



 ARISTOTELIS DE IDEIS 155

impact our expectations about what can and what cannot figure in the 

arguments alluded to in A9, 990b 17-22 and, indirectly, on the assess-

ment of what we find in the corresponding part of Alexander’s Com-

mentary. For A9, 990b 17-22 falls within the first part of A9, i.e. the part 

in which Aristotle is allegedly dealing with the objections concerning the 

first version of the theory of Forms. It should be stressed, however, that 

it is far from clear that in A9 we can find any clear-cut partition at 991b 

9 along the lines of M7.

A strictly related issue is what “the things which we, as proponents of 

the Forms, want to be even more than we want Ideas to be” and “the 

principles” in Aristotle’s text refer to. As we shall see, Alexander (fol-

lowed, for example, by Ross in his notes on the Metaphysics8) takes the 

reference to be to the Principles (the One and the Indefinite Dyad) often 

reported and criticised by Aristotle at different places in his writings. The 

reason why this point is directly related to the issue whether the theory 

of Ideas as numbers is presupposed by the arguments alluded to in this 

section is that the theory of Ideas as numbers can be regarded as a devel-

opment of the earlier version of the theory of Forms with the precise aim 

of unifying the theory of Forms with the doctrine of the Principles9. 

Accordingly, if one approaches the text under the assumption that the 

arguments alluded to here are not supposed to have anything to do with 

the theory of Forms as numbers, one may also be sceptical about the 

inclusion of a reference to the theory of the Principles. 

This is the line followed, for example, by Dorothea Frede in her anal-

ysis of the first part of A910. D. Frede rejects Ross’s (in my view: more 

natural) interpretation of Aristotle’s text with the following argument: 

Ross assumes that this section raises a new point: but he does so because 
he presupposes, with Alexander, that the ‘two’ in question is the infinite 
dyad, rather than the number 2, and therefore is not a continuation of the 
discussion of the middle theory of Forms. But given that the priority of 
‘number’ versus ‘two’ is at stake, and that Aristotle frequently calls the 

7 See in particular Crubellier 2012, p. 298-304 about the continuous character of the 
discussion in A9. 

8 Ross 1924, p. 196.
9 The general idea is that Forms as numbers are generated through the interaction 

of the One (in Aristotle’s view: as a sort of formal cause) and the Indefinite Dyad (in 
Aristotle’s view: a sort of matter). 

10 Frede 2012, p. 280-282. D. Frede’s approach is in the wake of H. Cherniss and 
J.L. Ackrill’s approach (see fn. 1). 



156 L.M. CASTELLI

number 2 ‘the dyad’, an anticipation of the discussion of the late mathemat-
icised Forms is unlikely. (Frede 2012, p. 280). 

However, it is not at all obvious that this section of Alexander’s com-

mentary does not report arguments from the De ideis11. The text was 

added to what remains of the De ideis by Paul Wilpert on the basis of 

a detailed study of Alexander’s style and method of commentary12.  Wilpert 

rightly stresses that Alexander is very careful in marking as tentative his 

own suggestions on how to interpret a problematic passage whenever he 

cannot rely on other texts by Aristotle to spell out allusions to further 

arguments or to solve philosophical issues emerging from Aristotle’s 

text. The certainty and the details with which the arguments in Alex., In 

Met. 85.15 - 88.2 are presented to spell out a mere allusion in Aristotle’s 

text strongly suggest that Alexander is relying on certain source.  Wilpert’s 

assumption, that the source is the same as that from which the other argu-

ments against the Ideas are drawn, seems quite natural and economical13, 

but let me emphasize that we are not in possession of conclusive evi-

dence either way. Alexander may have had at his disposal a different 

source for Aristotle’s arguments and may have thought that he was in 

a position to identify the arguments alluded to in A9 with some confidence. 

If Alex., In Met. 85.15 - 88.2 does report arguments from De ideis, 

then Alexander’s comments on Aristotle’s text do not simply reflect 

a “presupposition” which Ross shares: rather, they give an indication 

about the nature of the arguments Aristotle might be alluding to. But 

independently of whether one intends to use Alexander’s to interpret 

Aristotle’s A9, there does not seem to be any good reason to deny the 

Aristotelian origin of the arguments mentioned by Alexander’s in his 

commentary. In fact, in what follows I intend to show that Alexander’s 

text gives us a series of philosophically interesting arguments about 

a far-reaching difficulty within Platonic metaphysics and I also intend to 

show that the arguments reflect genuine Aristotelian worries and intuitions. 

11 See fn. 1 for references to the debate about the inclusion. The text is included both 
in Harlfinger’s edition in Leszl 1975 and in Golitsis’ new edition (and, for the reasons 
I explained in §1, in my opinion rightly so). The section was not included in Rose’s 1886 
edition, p. 148-152. 

12 Wilpert 1940, p. 369-371and p. 378-385.
13 See p. 152 on why De bono seems a less likely candidate. 



 ARISTOTELIS DE IDEIS 157

3. Alex., In Met. 85.15 - 88.2: An analysis of the arguments

Alex., In Met. 85.15 - 88.2 can be divided into two main parts. In the 

first part (85.15 - 86.23, Sections I-III below) he spells out the arguments 

leading to the unwelcome results explicitly mentioned by Aristotle, i.e. 

that the dyad loses its priority and that what is relative turns out to be 

prior to what is in its own right. In the second part (87.4 - 88.2 corre-

sponding to Sections IV-VIII below) Alexander sums up the further argu-

ments alluded to but not explicitly mentioned by Aristotle in the final 

lines of the passage in A9. In this sense there is no evidence in Aristotle’s 

text on which we can rely in order to assess whether these arguments 

were those alluded to by Aristotle himself.

Section I (85.15-21): Alexander’s introduction

The way in which Alexander introduces his comments on Aristotle’s 

passage is relevant in that it spells out the general upshot of the  arguments: 

[I] Μᾶλλον μὲν καὶ μάλιστα βούλονται τὰς ἀρχὰς εἶναι· αἱ γὰρ ἀρχαὶ 
αὐτοῖς καὶ αὐτῶν τῶν ἰδεῶν εἰσιν ἀρχαί. ἀρχαὶ δέ εἰσι τό τε ἓν καὶ ἡ 
ἀόριστος δυάς, ὡς πρὸ ὀλίγου τε εἴρηκε καὶ ἱστόρηκεν αὐτὸς ἐν τοῖς 
Περὶ τἀγαθοῦ· ἀλλὰ καὶ τοῦ ἀριθμοῦ ἀρχαὶ αὗται κατ’ αὐτούς. ταύτας 
δή φησι τὰς ἀρχὰς τοὺς λόγους τούτους τοὺς κατασκευάζοντας τὰς ἰδέας 
ἀναιρεῖν· ἀναιρουμένων δὲ τούτων ἀναιρεθήσεται καὶ τὰ μετὰ τὰς 
ἀρχάς, εἴ γε ταῦτα ἐκ τῶν ἀρχῶν, ὥστε καὶ αἱ ἰδέαι [even more <than 
Ideas> and most of all they want the principles to be: for them the princi-
ples are also principles of the Ideas. And principles are the One and the 
Indefinite Dyad, as he himself said a little earlier14 and spelled out in the 
books About the Good; and these are, according to them, also the principles 
of number. He says, then, that arguments of this sort, which are meant to 
establish the Ideas, remove such principles, and, once these are removed, 
also the things that come after them will be removed, if indeed the latter are 
from the principles; so that Ideas <will be removed> as well]. 

Although in the course of the arguments Alexander emphasizes that 

Forms themselves are meant to be some sort of principles, “the princi-

ples” Aristotle mentions in the corresponding passage are meant to be 

principles of Ideas as well as of numbers. The vocabulary of “removing” 

(85.20: ἀναιρεῖν) and “establishing” (85.19-20: κατασκευάζειν) derives 

from Aristotle’s description of dialectical exchanges in the  Topics, where 

14  Presumably in Met. A6, 987b 18-23, 988a 7-15.



158 L.M. CASTELLI

one discussant typically tries to “remove” the claim that the opponent 

intends to uphold or to “establish” the claim that the opponent intends 

to deny. The vocabulary is adopted by Alexander throughout his writ-

ings15. In this passage these verbs have as their direct object Ideas and 

Principles (rather than claims). One possible reading of these construc-

tions is that the arguments that are meant to establish the claim that Ideas 

exist end up removing the claim that such Principles exist and, thereby, 

the claim that Ideas exist. 

This reading emphasizes the relations of logical dependence between 

claims, and, in particular, between claims of existence. However, it is not 

completely obvious that this “logical” reading fully captures the argu-

mentative strategy of this section. Firstly, one might wonder whether it 

is actually true that the claim that Ideas exist depends logically on the 

claim that Principles exist. In fact, it seems perfectly possible to assert 

that Forms exist while denying that Principles exist. Secondly, the gen-

eral line of argument is based on the Platonic intuition that, if A has 

priority over B, B can be removed without removing A but, once A is 

removed, B is removed with it. This criterion of priority is mentioned by 

Aristotle in connection with what he calls priority “in nature” (φύσει)16, 

which suggests that the criterion was conceived of as a criterion for onto-

logical (rather than merely logical) priority. In this sense, the claims 

about the things that “come after” the principles or are “from” them are 

perhaps better understood in the sense of ontological dependence between 

different types of objects (the principles and what they are principles of) 

rather than in the sense of logical dependence between claims. This 

seems in line also with the use of “removing” and “establishing” objects 

(rather than claims) in the constructions described above. 

As we shall see in the next sections, the problems deriving from the 

theory of Forms to the theory of the Principles as such are not the final 

focus of the arguments. Rather, the final target of the arguments is the 

theory of Forms itself, as Alexander explicitly states: “so that Ideas will 

be removed as well”. 

15 On Alexander’s use of the vocabulary and methodology of the Topics see Castelli 
2014.

16 Arist., Met. Δ11, 1019a 2-4; cf. Cat. 12, 14a 29-35. 



 ARISTOTELIS DE IDEIS 159

Section II (85.21 - 86.3): Number turns out to be prior 

[II.1] Εἰ γὰρ ἐπὶ πάντων ὧν τὸ κοινὸν κατηγορεῖται χωριστόν τε καὶ 
ἰδέα, κατηγορεῖται δὲ καὶ κατὰ τῆς ἀορίστου δυάδος ἡ δυάς, εἴη ἂν 
αὐτῆς πρῶτόν τι καὶ ἰδέα· οὕτως δὲ ἂν οὐκέτι ἀρχὴ εἴη ἡ ἀόριστος δυάς 
[for if in all cases in which what is common is predicated <what is common 
is> separate and is an Idea, and the dyad is predicated also of the indefinite 
dyad, there would be something, i.e. an Idea, which is prior to it; but in this 
way the indefinite dyad would not be a principle anymore]. 
[II.2] Ἀλλ’ οὐδὲ ἡ δυὰς πάλιν εἴη ἂν πρώτη τε καὶ ἀρχή· πάλιν γὰρ 
κἀκείνης ὁ ἀριθμὸς κατηγορεῖται ὡς ἰδέας· αἱ γὰρ ἰδέαι ἀριθμοὶ αὐτοῖς 
κεῖνται· ὥστε εἴη ἂν αὐτοῖς πρῶτον ὁ ἀριθμός, ἰδέα τις ὤν [but on the 
other hand, not even the dyad would be first and a principle: for number is 
in turn predicated of it in that the latter is an Idea (for they posit that Ideas 
are numbers); so that number, being a certain Idea, would be prior to it]. 
[II.3] Εἰ δὲ ταῦτα, ἔσται τῆς ἀορίστου δυάδος, ἥτις ἐστὶν αὐτοῖς ἀρχή, 
ὁ ἀριθμὸς πρῶτος, ἀλλ’ οὐ τοῦ ἀριθμοῦ ἡ δυάς· εἰ δὲ τοῦτο, οὐκέτι ἂν 
ἀρχὴ ἐκείνη, εἴ γε μετασχέσει τινός ἐστι τοιαύτη [but if this is so, num-
ber will be prior to the indefinite dyad, which for them is a principle, and 
not the dyad to number. And if this is so, that [scil. the Indefinite Dyad] 
would not be a principle anymore, if indeed it is the sort of thing it is by 
participation into something17]. 

II.1-3 are based on the application of a series of assumptions about 

Ideas: (1) if x is predicated of several things, then x is separate and is an 

Idea; (2) if x is predicated of y, this is because y participates in x, i.e. y 

is what it is in virtue of its participation in x; (3) if y participates in x, x 

has ontological priority over y; (4) priority comes with generality: 

a higher degree of generality corresponds to a higher degree of priority; 

(5) Ideas are numbers. 

I take it that none of these assumptions is uncontroversial, but some 

are more controversial than others at least in this context. (1) is familiar 

from the One Over Many. (2) and (3) capture relatively common assump-

tions about the relation between predication and ontological dependence 

17 “By participation into something” translates Golitsis’ text μετασχέσει τινός, which 
is Brandis’ conjecture, whereas the manuscripts have μετὰ σχέσεως τινός, “by means of 
some relation”. Michel Crubellier has pointed out to me that the conjecture is not neces-
sary and rather unlikely, since μετάσχεσις is a rare word, whereas σχέσις (which also 
occurs later in the next arguments) is the usual expression to indicate the category of the 
relatives in the imperial age. I agree on the linguistic point, but it seems to me that μετα-
σχέσει gives a more perspicuous argument. In fact, the arguments in section III (86.3-23), 
where relation plays a pivotal role, do not rely (at least not primarily) on universal or 
common predication. 



160 L.M. CASTELLI

in the theory of Forms. None of (1)-(3) is questioned in the course of 

sections I-VIII. (4), however, seems at least superficially in contrast with 

the assumption at 87.9-10 that there are no relations of priority among 

Ideas and, more generally, among principles (see section V for some 

comments on this point). For Aristotle, however, (4) expresses a typical 

Platonic stance, despite the difficulties it involves. See, for example, Met. 

B3, 998b 14 - 999a 23 and, in particular, 998b 17 about the priority of 

genera and, more generally, of what is universal. More specifically, the 

argument in II.2 can be directly linked to a remark in Met. N1, 1087b 

21-26. In N1 Aristotle discusses various versions of the theory of the 

Principles and, in this context, he specifies that the argument leading to 

the claim that what exceeds and what is exceeded, rather than the great 

and the small, should be assumed as principles is the same as the argu-

ment leading to the claim that number, rather than the dyad, is a princi-

ple. The argument rests on the assumption that what is more universal 

has priority: what exceeds and what is exceeded are more general than 

the great and the small in the same way in which number is more general 

than the dyad. However, Aristotle continues, this line of reasoning is not 

consistently followed by some Platonists who endorse the claim that what 

exceeds and what is exceeded are a principle but do not endorse the claim 

that number is a principle. 

The argument in II.1 is based on (1)-(3) (the final line in II.3 makes 

the application of (3) explicit)18. One might wonder, however, whether 

a Platonist would accept the claim that the dyad (i.e.: being two) can be 

predicated of the Indefinite Dyad. Note that the way in which the relation 

between the Indefinite Dyad and the dyad is described in terms of pred-

ication of the latter of the former and in terms of participation of the 

former in the latter makes it clear that the dyad which is predicated of 

the Indefinite Dyad is an ideal dyad. At different places, Aristotle empha-

sizes that the Indefinite Dyad is conceived of as a sort of dual principle 

in the sense that it works as a principle of plurality (M7, 1081b 21-22, 

1082a 13-15; M8, 1083a 11-14), but this does not make of it a two, i.e. 

a compound of two distinct items. Two comes to be once the duality in 

the Indefinite Dyad is “equalized” (e.g. Met. M7, 1081a 23-25; N4, 

1091a 24-26) and the primary two or the definite dyad is kept distinct 

from the Indefinite Dyad (M7, 1081b 21-22, 1082a 13-15). Each of these 

18 But see fn. 17.



 ARISTOTELIS DE IDEIS 161

assertions is problematic and difficult to spell out in detail, but the gen-

eral impression is that the Platonists who endorse the Indefinite Dyad as 

a Principle could have the resources to block the application of (1)-(3) to 

the case of the Indefinite Dyad and could in this way disarm the first 

argument. They would of course be left with the difficulty of explaining 

what the duality of the Indefinite Dyad is about if it is not about the 

Indefinite Dyad’s being two, but this is a further problem.

The argument in II.2 builds on II.1, moving from the conclusion 

reached in II.1 that the Indefinite Dyad is a dyad, i.e. two. It then brings 

in (4) and (5) as further assumptions. The generality of the claim in the 

parenthesis (“for they posit that Ideas are numbers”) suggests that this is 

not a restricted or specific assumption about some particular Ideas (e.g. 

the Ideas of numbers). If this is right, the argument as it is presented in 

Alexander’s commentary does rely on the identification of Ideas with 

numbers, but does not seem to require any specific version of it. Once it 

is assumed that Ideas are numbers, one can apply (1)-(3) and end up with 

an Idea (the Idea of number) which is predicated of other Ideas, including 

the Idea of the dyad which, based on II.1, is in its turn predicated of the 

Indefinite Dyad. Based on (4), the Idea of number will enjoy priority over 

the Idea of the dyad and, a fortiori, over the Indefinite Dyad, which was 

assumed as a principle. II.3, which wraps up the whole section, makes it 

clear that what triggers the whole chain of arguments in II.1-3 (and later 

in III.1) is the application of (1)-(3) to the analysis of the Indefinite Dyad. 

As mentioned before, it is debatable whether a Platonist would have 

granted this application of (1)-(3) to the Indefinite Dyad, but it seems fair 

to ascribe (1)-(3) to a “standard” Platonist and it also seems fair to expect 

some explanation as to what the Infinite Dyad is supposed to be if it is 

not a standard dyad, i.e. a two. 

Section III (86.3-23): What is relative turns out to be prior

[III.1] Ἔτι δὲ ὑπόκειται μὲν εἶναι ἀρχὴ τοῦ ἀριθμοῦ, γίγνεται δὲ ὁ ἀριθ-
μὸς κατὰ τὸν προειρημένον λόγον πρῶτος αὐτῆς· ἀλλ’ εἰ ὁ ἀριθμὸς 
πρός τι (πᾶς γὰρ ἀριθμός τινός ἐστι), καὶ ἔστι πρῶτος ὁ ἀριθμὸς τῶν 
ὄντων, εἴ γε καὶ τῆς δυάδος ἣν ἀρχὴν ὑπέθεντο, εἴη ἂν κατ’ αὐτοὺς τὸ 
πρός τι πρῶτον τοῦ καθ’ αὑτὸ ὄντος. τοῦτο δὲ ἄτοπον· πᾶν γὰρ τὸ πρός 
τι δεύτερον. σχέσιν γὰρ προϋποκειμένης φύσεως τὸ πρός τι σημαίνει, 
ἥτις πρώτη τῆς συμβεβηκυίας σχέσεως αὐτῇ· παραφυάδι γὰρ ἔοικε τὸ 
πρός τι, ὡς εἶπεν ἐν τοῖς Ἠθικοῖς [furthermore, it is assumed that it <scil. 
the Indefinite Dyad> is a principle of number, but number turns out to be 



162 L.M. CASTELLI

prior to it based on the previous argument. And if number is relative to 
something (for every number is <a number> of something), and number is 
the first among beings, if it is indeed even prior to the dyad which was 
assumed as a principle, then what is relative to something would be prior 
to what is in its own right according to them. But this is absurd: for all that 
is relative to something is secondary: for what is relative to something 
indicates a condition of a nature that is there before and which is prior to 
the condition which happens to belong to it. For what is relative to some-
thing resembles a side-growth, as he said in the Ethics]. 
[III.2]  Ἀλλ’ εἰ καὶ λέγοι τις εἶναι τὸν ἀριθμὸν ποσὸν ἀλλὰ μὴ πρός τι, 
εἴη ἂν ἑπόμενον αὐτοῖς τὸ ποσὸν τῆς οὐσίας πρῶτον εἶναι [but even if 
someone said that number is a quantity and not a relative, it would still 
follow that quantity is prior to substance]. 
[III.3] Ἔτι ἕπεται αὐτοῖς τὸ πρός τι τοῦ καθ’ αὑτὸ ἀρχήν τε καὶ πρῶτον 
λέγειν εἶναι, καθ’ ὅσον ἀρχὴ μὲν ἡ ἰδέα κατ’ αὐτοὺς τῶν οὐσιῶν, ἔστι 
δὲ τῇ ἰδέᾳ τὸ εἶναι ἰδέᾳ ἐν τῷ παραδείγματι εἶναι, τὸ δὲ παράδειγμα 
πρός τι· τινὸς γὰρ τὸ παράδειγμα παράδειγμα [furthermore, the claim that 
what is relative to something is a principle and prior to what is in its own 
right is a consequence of their position insofar as the Idea is, according to 
them, a principle of substances, but being an Idea for the Idea consists in 
being a paradigm, and the paradigm is relative to something: for a paradigm 
is a paradigm of something]. 
[III.4] Ἔτι εἰ ταῖς ἰδέαις τὸ εἶναι ἐν τῷ παραδείγμασιν εἶναι, εἴη ἂν τὰ 
πρὸς αὐτὰς γιγνόμενα καὶ ὧν εἰσιν αἱ ἰδέαι εἰκόνες εἰκόνων, οὕτως τε 
λέγοι ἄν τις πάντα τὰ κατὰ φύσιν συνεστῶτα πρός τι γενέσθαι κατ’ αὐτούς· 
πάντα γὰρ εἰκόνες καὶ παραδείγματα [and again, if being an Idea consists 
in being a paradigm, the things that come to be with respect to them and of 
which there are Ideas would be images of them, and in this way one would 
claim that all things that are constituted according to nature turn out to be 
relative according to them; for all are images and paradigms]. 
[III.5] Ἔτι εἰ τὸ εἶναι ταῖς ἰδέαις ἐν τῷ παραδείγμασιν εἶναί ἐστι, τὸ δὲ 
παράδειγμα τοῦ πρὸς αὐτὸ γιγνομένου χάριν ἐστί, τὸ δὲ δι’ ἄλλο ὂν 
ἀτιμότερον ἐκείνου, ἔσονται αἱ ἰδέαι ἀτιμότεραι τῶν γιγνομένων πρὸς 
αὐτάς [furthermore, if being for Ideas consists in being paradigms, and the 
paradigm is for the sake of what comes to be with respect to it, and what is 
in virtue of something else is less honourable than that, Ideas will be less 
honourable than the things which come to be with respect to them]. 

III.1-5 aim at one basic result: the theory of Forms ends up ascribing 

priority to what is relative over what is in its own right. All arguments 

presuppose that their subjects (the Dyad in III.1-2 and the Forms in III.3-

5) are essentially something relative (a number in the case of the Dyad, 

paradigms in the case of Forms). This assumption is made explicit in III.3 

(“being an Idea for the Idea consists in being a paradigm”).



 ARISTOTELIS DE IDEIS 163

III.1-2 move from the conclusion of section II that the Indefinite Dyad 

turns out to be a number and that number turns out to have priority over 

it. In this respect, III.1 builds on the criticism of the theory of Forms 

based on the unwelcome results that it has for the Principles. III.3-5, on 

the other hand, rest on the assumption that Forms are paradigms or mod-

els. There is a question as to how III.1-2 relate to III.3-5 and, in particu-

lar, as to why III.3-5 figure among the arguments which, within the 

framework of Alexander’s commentary, relate to the Principles. More 

generally, there is an issue as to whether and in what way the very basic 

assumption of the priority of what is in its own right over what is relative 

to something else and the categorial distinction on which it is based relate 

to some conception of the Principles. Margherita Isnardi Parente, for 

example19, argues that the categorial distinction between what is in its 

own right and what is relative as well as the corresponding relations of 

priority and posteriority are strictly connected to the conception of the 

relation obtaining between the One and the Indefinite Dyad as well as to 

the relation obtaining between Ideas and sensible beings as they are 

developed by Xenocrates. The idea would be that the very nature of the 

Principles grounds the partition of beings into what is in its own right (or 

by nature) and what is relative to something as well as the relation obtain-

ing between Ideas as paradigms and things participating in them. If this 

is true, this could give a reason to mention these arguments about the 

relations of priority between what is in its own right and what is relative 

in the context of the arguments concerning unwelcome consequences for 

the Principles. Since there might be further reasons to take at least some 

of the arguments in this section as addressing some specific aspects of 

Xenocrates’ doctrines, one could take the arguments leading to the 

unwelcome ascription of priority to what is relative as linked to a specific 

version of the doctrine of the Principles and, correspondingly, of Ideas. 

At the same time, the categorial distinction between what is in its own 

right and what is relative to something else as well as the ascription of 

a paradigmatic role to Forms can be clearly found in Plato’s Dialogues 

quite independently of any detailed elaboration of the metaphysics of the 

19 Isnardi Parente 1981, p. 139-142. See also p. 139 and p. 142-144 about Xenocrates’ 
revisions of the conception of Ideas as paradigms. If this is taken as a distinctive Xeno-
cratean development of the theory of Ideas, III.3-5 would address an aspect of Xenocrates’ 
metaphysics and of its attempt at reconciling a theory of the Principles, a theory of Ideas 
and a theory of categorial differentiation. 



164 L.M. CASTELLI

Principles. In this sense, one could argue that III.1-5 are not so much 

about the Principles but rather against some very basic assumptions (and, 

in this sense, against some basic principles) of Platonic metaphysics. 

We can now take a closer look at the text. Two shifts in terminology 

throughout the passage are worth emphasizing. First, Alexander system-

atically switches (both in III.1-2 and in III.3) between referring to 

the “Platonic/Academic” category of what is in its own right and the 

“Aristotelian” category of substance. Secondly, in III.3 he switches from 

the two-fold Platonic/Academic distinction between what is in its own 

right/what is relative to something else to a more articulated Aristotelian 

differentiation into substance/quantity/relative. The first shift does not 

seem to carry particular implications as to the Aristotelian origin of the 

argument(s) in which it appears in that Aristotle seems to take the pri-

macy of substance over other categories as fairly uncontroversial, inde-

pendently of whether and how further and more specific categorial dis-

tinctions are formulated (cf. Met. Λ1, 1069a 19-24; cf. Z1, 1028b 2-7). 

The second shift is more problematic in that it is used within an argument 

(the one in III.2) which is essentially based on Aristotelian ontology, 

whereas the other arguments seem to resort to conceptual tools all inter-

nal to Platonic/Academic ontology. This has led some interpreters to take 

III.2 as an additional comment by Alexander rather than as the report of 

an argument in Aristotle’s De ideis20. 

I do not have a strong opinion on this point, but it should be empha-

sized that, although it is true that III.2 is framed in typical Aristotelian 

terms, both III.1 and III.2 voice Aristotelian views which a Platonist may 

want to resist. The claim that number belongs in the category of quantity 

can be found in Cat. 6, 4b 22-23, and Met. Δ13, 1020a 13, where quantity 

is defined as what is divisible into individual constituents, what is divis-

ible into non-continuous parts is identified with plurality, and number is 

defined as a definite plurality. Different versions of the claim that number 

is a relative can be found in Met. A9, 991b 13-21; I6, 1056b 19-25, 

1056b 32 - 1057a 7; cf. N1, 1088a 4-6. In A9 Aristotle spells out the 

claim that numbers are always numbers ‘of something’ in a similar way 

as in III.1: numbers are always determinations of the amounts of some 

20 According to Wilpert 1940 (p. 294, ll. 33-35) the passage in III.2 should be added 
to those collected by V. Rose. D. Harlfinger (in Leszl 1975, p. 34 ll. 1-2) and P. Golitsis, 
71.16-17 print it as part of the De ideis. Mansion 1948, p. 197-198, and 1950 p. 408, Leszl 
1975, p. 288, argue against the inclusion of these lines in the text of the De ideis.



 ARISTOTELIS DE IDEIS 165

substrate which is characterized by its own nature. In I6 and N1 number 

is described as what is measurable or measured by a (unit of) measure 

and as a plurality of units of a certain kind or characterised by a certain 

nature. 

There is an issue as to the sort of theory which would be a suitable 

target for III.1-2. For Aristotle, there is only one type of number, i.e. the 

number which is the object of mathematical thought and sciences. Num-

bers and, more generally, quantitative determinations are ultimately 

determinations of substances which are thought of in isolation from any 

other property of substances21. The accounts of numbers as something 

relative or as quantities in III.1 and III.2 respectively must be understood 

with reference to this picture. However, it is far from obvious that 

a Platonist would concede either account of numbers. In his reports about 

Academic doctrines of numbers, Aristotle distinguishes between ideal 

numbers, i.e. Ideas conceived of as numbers, and numbers as intermedi-

ate entities between Ideas (with which they share the feature of being 

eternal) and perceptible beings (with which they share the feature of 

being indefinitely many, whereas each Idea is a unique specimen). With 

reference to this picture, intermediate numbers would be the object of 

mathematical sciences.22 Note that Aristotle refers not only to ideal num-

bers, but also to intermediate numbers in a way which clearly suggests 

that they too are regarded as substances by their supporters23. Be this as 

it may, the chain of arguments in II.1-III.2 seems to require both the 

admission of ideal numbers and the acknowledgement that such numbers 

respond to the Aristotelian characterisation(s) of number. According to 

Aristotle’s reports, Plato, Speusippus and Xenocrates held different views 

about the ontology of numbers: Plato clearly distinguished between ideal 

numbers and mathematical numbers. Speusippus only admitted mathe-

matical numbers (and, more generally, gave up Ideas), with the conse-

quence that the arguments in II.1-3 and, a fortiori, in III.1-2 would not 

apply to his views. Xenocrates is the only one who would have conflated 

ideal and mathematical numbers. Aristotle’s criticism of the problematic 

ontology of ideal numbers in Met. M2-8 strongly suggests that it is far 

from obvious that ideal numbers are supposed to share the same  properties 

21 A concise presentation of this approach can be found in Met. M3. 
22 For the distinction between ideal and mathematical number see, e.g., Met. N2, 1088b 

34-35.
23 See e.g. Met. M1, 1076a 10-32; N4, 1092a 7-8; cf. B1, 996a 13-15.



166 L.M. CASTELLI

as mathematical numbers. In this respect, if my analysis of the arguments 

in III.1-2 and of the assumptions on which they are based is correct, it 

seems that the only plausible target for the arguments in III.1-2 would be 

Xenocrates’ theory.

The use of the arguments based on the ontology of number and leading 

to the priority of number over the Indefinite Dyad as a step to argue for 

the unacceptable result that what is relative turns out to have priority over 

what is in its own right is a characteristic feature of these arguments. 

However, the criticism that the principle opposed to the One is ill-con-

ceived in that it makes of some non-substance a principle of substances 

is voiced several times in Aristotle’s writings. In Met. N1, 1088a 15 - 

1088b 4, for example, Aristotle stresses that, no matter how one spells 

out the Indefinite Dyad (either as a dyad of the great and the small or as 

a dyad of the much and the few, etc.), one ends up saying that attributes 

of quantities or relatives grounded in quantities, i.e. non-substances, play 

the role of a principle of substances24. Aristotle also adds that since the 

Indefinite Dyad is relative, it cannot be the matter of anything – contrary 

to the assumption that makes the Indefinite Dyad the matter on which the 

One acts as a form. The latter piece of criticism might testify to  Aristotle’s 

interest in the interplay between categorial distinctions and the distinction 

of causal functions which may be alluded to in section III (see consid-

erations above about the relation between the categorial distinction 

between what is in its own right and what is relative, the Principles and 

the paradigmatic role of Forms). 

Note that, while the arguments in III.1-2 and III.3-5 focus on the Dyad 

and on Forms, Aristotle has in store further arguments to show that a 

similar conclusion, i.e. that what is not a substance ends up being a prin-

ciple of substances, can be reached by analysing the function of the One. 

For if the One is understood as the measure, it is a relative, since a meas-

ure is always a measure of what is measurable or measured by it25. In this 

perspective, it seems that, mutatis mutandis, III.3-5 could be turned into 

tantamount arguments about the essential characterisation of the One 

as the measure and of anything else as what is measured or measurable 

by the measure. 

24 See also Met. N2, 1088b 28-35 about the attempts at avoiding the difficulties deriv-
ing from positing the unequal, i.e. a relative, as the principle opposed to the One. 

25 Met. N1, 1087b 33 - 1088a 14; see also references on p. 164 about number as 
a relative.



 ARISTOTELIS DE IDEIS 167

Section IV (87.4-8): Element and Principle as prior to elements and 

principles

[IV.1] Τοιοῦτοί τινές εἰσιν οἱ λόγοι οἱ διὰ τῆς τῶν ἰδεῶν θέσεως τὰς 
ἀρχὰς αὐτῶν ἀναιροῦντες [and the arguments which remove their princi-
ples through the hypothesis of Ideas are some arguments of this sort]. 
[IV.2] Εἰ τὸ κοινῶς τινων κατηγορούμενον ἀρχή τε καὶ ἰδέα ἐκείνων, 
κατὰ δὲ τῶν ἀρχῶν κοινῶς ἡ ἀρχὴ κατηγορεῖται καὶ κατὰ τῶν στοιχείων 
τὸ στοιχεῖον, εἴη ἂν τῶν ἀρχῶν πρῶτόν τι καὶ ἀρχὴ καὶ τῶν στοιχείων· 
οὕτως δὲ οὔτε ἀρχὴ οὔτε στοιχεῖον εἴη [if what is predicated in common 
of some things is a principle and an Idea of them, and the principle is 
predicated in common of the principles and the element of the elements, 
there would be something first and a principle of the principles and of the 
elements: but in this way <what was supposed to be a principle and an ele-
ment> would neither be a principle nor an element]. 

IV.1 marks the beginning of the comments on the last sentence of 

Aristotle’s passage (see p. 153): “as well as all things </results> that 

some people, following the opinions about Ideas, opposed to the princi-

ples”. From now on Alexander presents arguments which are not explic-

itly hinted at in Aristotle’s text. 

The first of these arguments is the one we find in IV.2. The formula-

tion of IV.2 is interesting in several respects. To start with, at 87.5-6 the 

phrasing ‘a principle and an Idea’ may be taken as assimilating principles 

and Ideas. This phrasing occurs within a formulation of assumption (1)26. 

The precise relation between principles and Ideas is a problem through-

out sections I-VIII. For if it is true that Ideas are principles in that they 

are introduced as principles and causes of sensible objects, it is not that 

obvious that the Principles are supposed to be Ideas – rather than some-

thing beyond or over and above Ideas. In fact, the assumption of the One 

and the Indefinite Dyad as principles and elements of Ideas and of num-

bers may suggest precisely that the One and the Indefinite Dyad are not 

supposed to be Ideas to start with27. The problem of the identification (or 

26 See p. 159.
27 Wilpert 1949, in part. p. 113-114, says that only the identification of the Dyad with 

an Idea is controversial, whereas the identification of the One with the Idea of the one is 
not particularly problematic. I am not sure this is true. In fact, even in Plato’s Dialogues 
(Resp. 509b) room is made for a principle (the Good) “beyond what is” and it is not 
completely obvious that the Good in Resp. is an Idea along with other Ideas. Given that 
in Aristotle’s report (see, e.g. Met. A6, 988a 14-15, where he is talking about Plato and 
not about some other exponent of the Academy) the One is identified with the Good, the 
identification of the One with something within the domain of Ideas rather than beyond 



168 L.M. CASTELLI

lack thereof) of the Principles with Ideas is particularly evident in section 

VI. The very fact that in VI.2 we find an argument explaining why the 

denial that the Indefinite Dyad is not an option suggests that the view that 

the Indefinite Dyad is not an Idea was an option envisaged by the sup-

porters of the Principles.

More generally, all arguments in II, III and IV assume that the One 

Over Many can be applied without qualification independently of what 

the subject of a linguistic formulation refers to and of what the predicate 

expresses about that subject. For example, in the arguments we are con-

sidering, it does not seem to make a difference whether one considers 

claims about particulars or about the Principles nor whether the predicate 

is supposed to express an essential rather than an accidental property of 

it. In particular, in IV.2 ‘principle’ and ‘element’ are general predicates 

which can be said of the Principles and elements of Ideas and numbers, 

but being a principle or being an element are hardly essential properties 

of anything. Interestingly enough, Aristotle himself makes this point pre-

cisely about the general predicates ‘element’, ‘principle’ and ‘cause’ in 

Met. Z16, 1040b 18-29 and Met. I1, 1052b 1-15. In these passages, he 

stresses that the predicates ‘one’ and ‘being’ behave in a similar way as 

the predicates ‘element’, ‘principle’ and ‘cause’. None of these predicates 

can express what something is; they rather refer to (a plurality of) prop-

erties which objects characterized by a certain nature happen to have. For 

example, being an element consists in being a constituent of something 

else; but things that are elements are characterized by their own nature 

(they are fire, water, air, etc.) and being a constituent of something else 

is a (relational) property they happen to have which does not express 

what they essentially are. 

Given that both in Met. Z16 and in I1 the discussion of ‘element’, 

‘principle’ and ‘cause’ as general predicate-words which do not express 

the essence of anything is strictly connected to the discussion of ‘one’ 

and ‘being’, it is probably not a matter of chance that precisely ‘element’ 

and ‘principle’ figure in IV.2. These seem to be predicate-words more or 

less regularly mentioned in conjunction with a certain piece of criticism 

against the Platonic resort to universality as a criterion to identify the 

highest principles and, in particular, against the choice of the One as 

that domain is at least not uncontroversial. For some discussion see Krämer 1969 and 
Szlezák 2000. 



 ARISTOTELIS DE IDEIS 169

a Principle. The choice of these two predicate-words could allude to the 

idea that, if one of the reasons why the One is singled out as a Principle 

is that it is predicated of all other things, then there seem to be predicates 

which might share similar credentials in that they can be predicated of 

the One and of the Indefinite Dyad themselves. If the Platonists share 

Aristotle’s reservations about such predicates as ‘principle’ and ‘element’ 

and deny that they pick a genuine cause and principle of things, all the 

better: they will have to come up with some reasons why the same res-

ervations do not apply to other predicates such as ‘one’. 

Section V (87.9-12): Relation of priority between Ideas as principles

[V] Ἔτι ἰδέα ἰδέας οὐκ ἔστι πρότερον· ὁμοίως γὰρ αἱ ἰδέαι ἅπασαι 
ἀρχαί. ἔστι δὲ τὸ αὐτοὲν καὶ ἡ αὐτοδυὰς ὁμοίως ἰδέα καὶ αὐτοάνθρωπος 
[10] καὶ αὐτοΐππος καὶ ἑκάστη τῶν ἄλλων ἰδεῶν· οὐκ ἔσται ἄρα αὐτῶν 
ἄλλη ἄλλης πρώτη, ὥστε οὐδὲ ἀρχή· οὐκ ἄρα ἀρχὴ τὸ ἓν καὶ ἡ ἀόριστος 
δυάς [furthermore, no Idea is prior to another Idea: for all Ideas are princi-
ples in a similar way. But the One itself and the Dyad itself are Ideas in 
a way similar to the Human Being itself and the Horse itself and each of 
the other Ideas. Therefore, it will not be the case that one of them is first in 
relation to another, so that it will not be a principle either. Therefore, the 
One and the Indefinite Dyad are not principles]. 

The argument rests on the assumptions that (6) there are no relations 

of priority among Ideas qua Ideas and that (7) the Principles are Ideas. 

Both these assumptions are controversial for various reasons. As for (7), 

I have already mentioned above that these arguments tend to assimilate 

Ideas and principles in the sense that Ideas and only Ideas can be princi-

ples. The question is why a Platonist should grant that the Principles are 

Ideas. One answer is perhaps suggested by the argument in section VI. 

In that section (see below for the details) we find an argument resting on 

the assumption that (8) if x is not an Idea, x is what it is by participating 

in an Idea. Therefore, there will be something prior to x (based on (1)-

(3)). (8) in its turn seems to be based on two further assumptions: 

(9) there is only one way in which something can be something without 

being an Idea, i.e. by “failing” to be an Idea or by being “less” than an 

Idea; (10) no non-Idea is prior to Ideas. I take it that both (9) and (10) 

could be rejected by someone for whom Principles are beyond Ideas. 

There remain, however, some general difficulties concerning the onto-

logical status of the Principles, on which see Section VI. 



170 L.M. CASTELLI

As for (6), some Dialogues suggest that some order(s) of priority 

among Ideas and among causes and principles of different kinds can be 

established28. However, the text need not deny that some ordering and 

hierarchy can be introduced among Ideas. What the text denies is that 

Ideas can be principles in different ways and that there can be a hierarchy 

among Ideas with respect to their function as principles. Taken in this 

way, (6) is better rephrased as (6*): there are no relations of priority 

among Ideas insofar as they are regarded in their function as principles. 

This sounds like a plausible assumption. If so, the main difficulties for 

the conception of the Principles derive from (7). 

Section VI (87.12-19): Neither is the Dyad an Idea nor is it not an Idea

[VI.1] Ἔτι ἰδέαν ὑπὸ ἰδέας εἰδοποιεῖσθαι ἄτοπον· πᾶσαι γὰρ εἴδη· εἰ δέ 
εἰσιν ἀρχαὶ τὸ ἓν καὶ ἡ ἀόριστος δυάς, ἔσται ἰδέα ὑπὸ ἰδέας εἰδοποιου-
μένη· ἡ γὰρ αὐτοδυὰς ὑπὸ τοῦ αὐτοενός· οὕτως γὰρ αὐτὰς ἀρχὰς λέγου-
σιν εἶναι, ὡς τοῦ μὲν ἑνὸς εἴδους ὄντος, ὕλης δὲ τῆς δυάδος· οὐκ ἄρα 
ἀρχὴ ταῦτα [furthermore, it is absurd that an Idea is endued with form by 
another Idea (for they are all forms). But if the One and the Indefinite Dyad 
are principles, one Idea will be endued with form by another Idea: for the 
Dyad itself will be endued with form by the One itself. For they say that 
they are principles in this way, i.e. assuming that the One is form and the 
Dyad is matter. Therefore, these things are not principles]. 
[VI.2] Εἰ δὲ μὴ φήσουσι τὴν ἀόριστον δυάδα ἰδέαν εἶναι, πρῶτον μὲν 
ἔσται πρῶτόν τι αὐτῆς οὔσης ἀρχῆς· ἡ γὰρ αὐτοδυάς, ἧς κατὰ μετουσίαν 
καὶ αὐτὴ δυάς, ἐπεὶ μή ἐστιν αὕτη ἡ αὐτοδυάς· κατὰ μετουσίαν γὰρ 
κατηγορηθήσεται αὐτῆς ἡ δυάς, ἐπεὶ καὶ τῶν δυάδων [and if they deny 
that the Indefinite Dyad is an Idea, there will be something first in relation 
to it in the first place (even though it is supposed to be a principle), i.e. the 
Dyad itself, by participation in which this [scil. the Indefinite Dyad] is a 
dyad too, since this is not the Dyad itself: for the dyad will be predicated 
of it by participation, since <it is predicated by participation> of the <other> 
dyads too]. 

VI.2 perhaps gives us access to the reasoning behind the repeated 

assimilation of Principles and Ideas which we have seen in the previous 

sections. The argument only mentions the case of the Indefinite Dyad, 

28 The idea that there might be a hierarchy among Forms based on their generality can 
be perhaps found in the identification of the highest genera in the Sophist, while the 
Timaeus makes room for the acknowledgement of different causal roles (the demiurge, 
the models, the receptacle, contributing causes). It seems however true to say that no 
distinction is drawn among different causal roles for Ideas. 



 ARISTOTELIS DE IDEIS 171

but a similar argument can be given for the One29. The starting point of 

the argument is the claim that the Indefinite Dyad is a dyad, i.e. it is two 

(as any other pair of items). As we have seen, this is a controversial 

assumption30. However, if one accepts the starting point that the Indefi-

nite Dyad is a dyad, there are only two options: either it is a dyad prim-

itively, by being precisely what it is – in which case the Indefinite Dyad 

is an Idea; or it is a dyad derivatively, in that it participates in the Form 

of the dyad, i.e. the Dyad itself. In the latter case, however, in virtue of 

(2)-(3), the Form of the dyad will be prior to the Indefinite Dyad, against 

the assumption that the Indefinite Dyad is a Principle. As we saw in sec-

tion V, in order for this argument to go through, one has to assume that 

there is only one way in which something is not an Idea, i.e. by being 

“less than” an Idea (see (9) in section V). 

As for VI.1, the argument emphasizes some crucial differences 

between the theory of Forms and the theory of the Principles. Although 

both theories deal with a plurality of principles (in the case of the theory 

of Principles: two), while all principles in the theory of Forms, i.e. Ideas, 

are supposed to play exactly the same causal role (presumably, within 

Aristotle’s framework of the four causes, that of formal causes), the the-

ory of the Principles introduces a basic causal asymmetry between the 

two Principles. At different places in his writings Aristotle stresses that, 

of the two Principles, the One is supposed to play the role of a formal 

cause which acts on the Indefinite Dyad as its matter31. Aristotle has in 

store several objections to this picture of the Principles within the frame-

work of Platonic philosophy (although he might well think that the dis-

tinction between what he takes to be a formal and a material causal role 

is well found32). He emphasizes, for example, that the Indefinite Dyad 

turns out to be a sort of relative and this is no adequate characterization 

29 On the issue of the identification of the One with the Idea of the one see fn. 27.
30 See p. 160. 
31 See e.g. Met. A6, 987b 18-21, 988a 9-14; A7, 988a 23-26. 
32 Pretty much all interpreters emphasize this point. See, in particular, Wilpert 1949, 

p. 107, 117-118; Berti 1997, p. 158-159. Leszl 1975, p. 302-304, rightly stresses that 
Aristotle’s alleged preference for the Principles over Ideas is far from being a complete 
adhesion to a theory of Principles. In §4 of this paper I shall return to this view and suggest 
that a complementary claim, that Aristotle’s criticism of Ideas need not be taken as a full 
rejection. I shall suggest that this has some consequences for the overall interpretation of 
I-VIII. 



172 L.M. CASTELLI

of matter, i.e. of what is something in potentiality33. In our passage, how-

ever, the argument is different and is based on the assumption that the 

Indefinite Dyad must be identified with the Form of the dyad or with the 

Dyad itself. If this is assumed – the argument goes – the different causal 

function characteristic of the two Principles cannot be retained in that 

Ideas cannot work as matter for other Ideas. 

One problem in the argument is the precise meaning of the verb 

eidopoieisthai at 87.13. I take it that it could mean either of (at least) two 

different things: (a) to make of something the form it is; (b) to impose 

a formal determination on something (in order to make something else). 

In the reconstructions of the interaction between the theory of Forms and 

the theory of Principles which Aristotle gives, the impression is that the 

One plays role (b) with respect to the Indefinite Dyad and role (a) with 

respect to the Forms. The argument in VI.1 seems to say that the One 

cannot play role (b) with respect to the Forms. This is, I think, a claim 

that a Platonist could accept without giving up on the distinction between 

the causal roles of the One and the Indefinite Dyad once the assimilation 

of Principles and Ideas is rejected and the distinction between Principles 

and Ideas is kept in place. 

From a more general point of view, VI.1 puts forth the assumption that 

(11) Ideas are forms (and cannot work as matter) (87.13-14). The formu-

lation of (11) is clearly in Aristotelian terms and it is hard to tell whether 

and how a Platonist could come up with a corresponding formulation of 

this tenet. One might also question whether the basic idea in (11), namely 

that forms cannot work as matter, is generally true even in Aristotle’s 

philosophy. In particular, at different places Aristotle seems to suggest 

a picture in which formal determinations such as genera and differentiae 

can stand to each other in a relation at least analogous to that of matter 

(the genus) to form (the species or the difference)34. These texts may cast 

doubt on the general validity of (11) independently of the specific context 

of the argument in VI.1. 

Despite its difficulties, the argument in VI may allude to a genuine 

worry of Aristotle’s. If the first principles of all things that are are sup-

posed to be principles that are each numerically one, then they are 

supposed to be separate substances (as Aristotle himself believes and as 

33 Met. N1, 1088b 1-2.
34 Met. Z12, 1038a 6-8; H6, 1045a 23-25; I8, 1058a 21-24.



 ARISTOTELIS DE IDEIS 173

his unmoved movers show). But if so, the theory of Forms rather than 

the theory of the Principles conveys a better picture of the principles in 

this respect: Forms understood as separate substances all play the same 

causal role and cannot be ascribed opposite causal functions. The prob-

lem with Forms, as Aristotle emphasizes explicitly in Met. M935, is that 

Forms are supposed to do double duty due to a sort of lack of resources 

on the part of the Platonists: they are at the same time introduced as 

universals, which share their definition with the particulars of which they 

are forms, and as separate immobile substances. However, qua universals 

they cannot be separate and qua separate substances they must be essen-

tially different from the perceptible particulars of which they are causes, 

while they end up being eternal duplicates of the latter. In this respect, 

the Platonists end up with a wrong theory of universals and with a wrong 

theory of separate immobile substances. However, the crucial intuition 

that one needs separate immobile substances as principles and that the 

causal role that these can play in case they are more than one is the same 

is basically correct. This intuition is rather reflected in the theory of 

Forms than in the theory of the Principles, and this is true even if the 

latter may well reflect other intuitions which also find a place within 

Aristotle’s metaphysics. 

Section VII (87.19-20): Simplicity

[VII] Ἔτι εἰ ἁπλαῖ αἱ ἰδέαι, οὐκ ἂν [20] ἐξ ἀρχῶν διαφόρων εἶεν, διά-
φορα δὲ τὸ ἓν καὶ ἡ ἀόριστος δυάς [furthermore, if Ideas are simple, they 
would not be from different principles; but the One and the Indefinite Dyad 
are different]. 

VII is based on the assumption that (12) Ideas are simple (87.20; 

cf. 98.14-15). This assumption is, to a certain extent, uncontroversial, but 

it is not completely clear what simplicity is meant to be exactly. Aristotle 

challenges the simplicity of Forms through at least three different argu-

ments based on the introduction of Ideas as entities characterised by 

a hybrid ontological status as at the same time universals and immaterial 

substances. (a) If one considers Ideas as universals, it is not clear how e.g. 

the composition of species out of genera and differentiae is compatible 

35 See p. 178 for more details.



174 L.M. CASTELLI

with simplicity36. (b) If one considers Ideas as immaterial substances, 

there are two possible lines of criticism. (b1) Specifically, if Ideas are 

identified with numbers, it is not clear how the simplicity of Ideas is 

supposed to relate to the ontological structure of numbers, which, in the 

usual understanding, are made of units37. Do Ideas add to each other and, 

more generally, are they subject to the same operations as numbers? If, 

say, 3 is the number of the Animal Itself and 5 the number of the Human 

Being itself, in what way will the Animal itself be in the Human Being 

itself? These difficulties can presumably be met by a Platonist who 

clearly distinguishes between the ontology of ideal numbers and the 

ontology of mathematical numbers, but Aristotle is sceptical about 

the possibility of coming up with an account of the ontology of numbers 

other than the account of mathematical numbers to start with. (b2) More 

generally, immaterial substances cannot be made out of two (in whatever 

sense) opposite principles in the same way in which material substances 

are made of form and matter38. 

Here again, as in section VI, we can probably find an echo of some 

genuine Aristotelian worries about the combination of the theory of the 

Forms and the theory of the Principles. If Forms are supposed to be 

immaterial substances (as, in some sense, they are), it is right to assume 

that they are ontologically simple (as Aristotle’s unmoved movers are). 

The doctrine of the Principles is problematic, among other things, because 

it supports the identification of the ultimate principles of things (includ-

ing immaterial substances) with principles which, for Aristotle, can only 

be principles of material substances. Neither contraries nor form and 

matter, i.e. neither of the pairs of polar principles which Aristotle 

acknowledges, can be principles of immaterial substances. 

Section VIII (87.20 - 88.2): Multiplication of entities praeter necessi-
tatem 

[VIII.1] Ἔτι τὸ πλῆθος τῶν δυάδων θαυμαστὸν ἔσται, εἰ ἔστιν ἄλλη μὲν 
ἡ αὐτοδυάς, ἄλλη δὲ ἡ ἀόριστος δυάς, ἄλλη δὲ ἡ μαθηματική, ᾗ ἀριθ-
μοῦντες χρώμεθα, οὐδεμιᾷ ἐκείνων ἡ αὐτὴ οὖσα, καὶ ἔτι παρὰ ταύτας ἡ 
ἐν τοῖς ἀριθμητοῖς καὶ αἰσθητοῖς [furthermore, the multitude of dyads will 

36 Met. Z12; Z13, 1039a 3-14; Z15, 1040a 22-25
37 See e.g. Met. A9, 991b 21-27.
38 Met. Ν2, 1088b 14-28.



 ARISTOTELIS DE IDEIS 175

be stupefying if one thing is the Dyad itself, another thing the Indefinite 
Dyad, another still the mathematical dyad, which we use when we count 
and which is not the same as either of those, and again, apart from these, 
the dyad which is in numbers and in sensible things]. 
[VIII.2] Ἄτοπα δὲ ταῦτα, ὥστε δηλονότι αὐτοῖς τοῖς τιθεμένοις [88] 
ὑπ’ αὐτῶν περὶ τῶν ἰδεῶν ἔνεστιν ἀκολουθοῦντας ἀναιρεῖν τὰς ἀρχάς, 
αἵ εἰσιν αὐτοῖς προτιμότεραι τῶν ἰδεῶν [but these things are absurd, so 
that it is evident that, by following the very things they posit about the 
Ideas, it is possible to remove the principles, which they hold in even higher 
esteem than the Ideas]. 

VIII.1 is based on the assumption that (13) Ideas are different from 

mathematical objects as well as from sensible objects (87.22-23). This 

is a tenet of the “standard” theory of Form as ascribed to Plato and is 

the starting point of a standard argument against the theory of Forms: the 

theory introduces a series of duplicates. The point here seems to be that 

if the Dyad which is a Principle (i.e. the Indefinite Dyad) is distinct from 

the Dyad which is an Idea (the Dyad itself), since the latter is in its turn 

distinct from mathematical dyads and from sensible dyads, there will be 

one further entity (and one further type of entity) in addition to the usu-

ally denounced multiplication of entities. One might wonder whether the 

argument hides any more specific metaphysical concerns or is simply 

based on a general principle of ontological economy.

VIII.2 concludes Alexander’s text devoted to the criticism of the rela-

tion between Forms and Principles. I shall discuss the nature of the pref-

erence accorded to the Principles over Ideas in §4. 

4. Conclusions

To conclude this analysis of the arguments concerning the incompat-

ibility between Forms and Principles, I would like to address the issue of 

the nature of this incompatibility as it emerges from the arguments dis-

cussed in §3. This issue is intertwined with the assessment of the prefer-

ence allegedly accorded to the Principles by the very same supporters of 

Forms (see texts I and VIII.2). Despite differences, all interpreters who 

have tried to make sense of this section of Alexander’s commentary 

as a part of the De ideis are unanimous in ascribing to Aristotle himself 

a preference for the Principles over the Forms. In what follows I intend 

to challenge or, at least, to stress the need for some crucial qualifications 

of this view about Aristotle’s own position. 



176 L.M. CASTELLI

Two main ideas about the incompatibility of the approaches reflected 

respectively in the theory of the Principles and in the theory of Forms 

have been developed in the literature. The first idea, originally sketched 

with reference to this section of the De ideis by Paul Wilpert, is that 

according to Aristotle the theory of the Forms reflects a logical approach 

which identifies the principles of reality with what is more general or 

universal. The theory of Principles, on the other hand, would reflect 

a sort of physicalist approach, which identifies the principles of reality 

with the basic ontological constituents of things39. On Wilpert’s interpre-

tation, Aristotle would reject the former approach and, with it, the theory 

of Forms in that this approach is based on an unwarranted shift which 

ascribes ontological priority to what enjoys at most logical priority. 

Wilpert’s interpretation of the nature of the incompatibility between 

Forms and Principles has been (in my opinion: correctly) criticised by 

Walter Leszl40. Leszl emphasizes that Aristotle’s criticism (at least in this 

section of the De ideis) does not consist in rejecting the move from the 

logical level to the ontological level (a move which Wilpert regards as 

characteristic of the theory of Forms). Rather, Aristotle’s arguments bring 

to the fore the fact that the theory of Forms and the theory of the Princi-

ples rest on conflicting intuitions about the criteria of priority which 

should be used in order to identify what is primary. The theory of Forms 

is based on the idea that priority comes with generality or universality, 

whereas the theory of the Principles is based on the idea that priority is 

associated with the position that something occupies in an ordered series. 

These two approaches turn out to be incompatible in that objects that 

come in ordered series (such as numbers) do not fall under one genuine 

universal. Therefore, there cannot be something which is a principle by 

being at the same time the first item in an ordered series and a universal 

under which the whole series falls. 

It seems to me that Leszl’s account captures some of the aspects 

emerging from the arguments in De ideis, but not all arguments  emphasize 

39 Wilpert 1949, p. 103-106; see also p. 107 and p. 117-18 about Aristotle’s preference 
for Principles over Forms. About the presence of two different trends in Plato’s philoso-
phy, i.e. the trend of a “logical” enquiry into the possibility of definition and scientific 
knowledge leading to the theory of the Forms and the trend of a “physicalist” enquiry into 
the elements of things leading to the theory of the Principles, see also Krämer 1973. The 
distinction between the two perspectives can be explicitly found in Aristotle: see Met. B3, 
998a 20 - 998b 14; cf. M8, 1084b 2-20. 

40 Leszl 1975, in particular p. 299-304.



 ARISTOTELIS DE IDEIS 177

this sort of incompatibility between Forms and Principles. In particular, 

Leszl’s interpretation seems to be based on two assumptions about Prin-

ciples and Forms respectively: first, it requires taking the Principles as 

parts of a theory of ideal numbers, which, as we have seen, is not presup-

posed by all arguments; second, it requires taking the kernel of the theory 

of Forms to be a theory of universals. The latter requirement corresponds 

to what Leszl takes to be the basic conception of the Forms addressed in 

De ideis as a whole41. One might wonder, however, whether this is the 

aspect or the only aspect of the theory of Forms which plays a role in 

I-VIII and it seems to me that this is not the case. 

In order to see this, let us take a look at the assumptions about Forms 

which appear in my analysis of the arguments in §3. In the course of the 

analysis, I have distinguished the following assumptions:

(1) if x is predicated of several things, then x is separate and is an Idea; 

(2) if x is predicated of y, this is because y participates in x, i.e. y is 

what it is in virtue of its participation in x; 

(3) if y participates in x, x has ontological priority over y; 

(4) priority comes with generality: a higher degree of generality cor-

responds to a higher degree of priority; 

(5) Ideas are numbers; 

(6*) there are no relations of priority among Ideas insofar as they are 

regarded in their function as principles;

(7) the Principles are Ideas;

(8) if x is not an Idea, x is what it is by participating in an Idea;

(9) there is only one way in which something can be without being an 

Idea, i.e. by “failing” to be an Idea or by being “less” than 

an Idea; 

(10) no non-Idea is prior to Ideas;

(11) Ideas are forms (and cannot work as matter);

(12) Ideas are simple;

(13) Ideas are different from mathematical objects as well as from sen-

sible objects.

41 See in particular Leszl 1975, p. 305-313, where he makes explicit that the character 
of Ideas as what is such and such haplos is the basic feature of the theory which is the 
target of the De ideis. The other characters of Ideas such as separation, eternity, immutabil-
ity, self-sufficiency, etc. are taken as derivative from that basic character. According to 
Leszl this is a version of the theory of Forms which is taken as particularly representative 
of Plato himself (p. 279 ff.). 



178 L.M. CASTELLI

Not all these assumptions are at work in all arguments. While some of 

these assumptions (e.g. (1), (2), arguably (4)) mainly concern the concep-

tion of Forms as universals, some others seem rather to reflect the con-

ception of Forms as separate substances. In order to make room for the 

idea that the conception of Ideas as separate substances might play a role 

here, it might be worth recalling that according to Aristotle Forms are 

conceived of at the same time as universals and as separate substances. 

This is made particularly clear in Aristotle’s report about the origin of 

the doctrine of Ideas in Met. M942. The ambiguous ontological status 

of Forms as universals and particulars at the same time is due precisely 

to the fact that, allegedly due to some lack of intellectual resources, 

Forms end up playing the role of objects of definitions and of immobile 

substances at the same time. One important consequence of this is that 

while the theory of Ideas is inadequate both as a theory of universals and 

as a theory of immobile substances, it still reflects some valuable intui-

tions about some of the features which immobile substances should 

enjoy. In particular, it is true that immobile substances should be separate 

(as Ideas are supposed to be), but they should be essentially different 

from sensible substances (whereas each Idea shares its definition with the 

corresponding particulars). At least some of the assumptions figuring in 

the arguments analysed in §3 seem to belong together with this side of 

Aristotle’s interpretation of the doctrine of Ideas. If so, the incompatibil-

ity with the theory of Principles turns out to be the incompatibility 

between the assumptions of Ideas as principles qua immobile substances 

and the assumptions about some other types of principles, such as a form 

and matter, which are supposed to be principles of Ideas themselves. 

In this perspective all of (9)-(13) reflect what Aristotle takes to be 

valuable intuitions about the ontology of immobile substances which are 

incompatible with the assumption of the Principles as principles of Ideas. 

As for (9) and (10), it is true that anything that is not an immobile sub-

stance can be only by being “less” than an immobile substance and that 

nothing can be ontologically prior to immobile substances. (11) and (12) 

reflect the intuition that immobile substances are simple in the sense that 

they cannot be compounds of matter and form43; it is precisely for this 

42 I have given a detailed analysis of Aristotle’s report in M9 and of its consequences 
in Castelli 2013.

43 The formulation of (11) is somewhat problematic in that in Aristotle’s philosophy 
form and matter are complementary. In this respect it is not clear how one could speak of 



 ARISTOTELIS DE IDEIS 179

reason that it does not make sense to assume that there are principles such 

as the Principles of Ideas as immobile substances. (13) voices a require-

ment which, in Aristotle’s view, the various versions of the theory of 

Forms do not respect enough: the various versions of the theory either 

introduce duplicates which basically share the same definition (while 

Ideas, qua separate substances, should be essentially different from sen-

sible objects as well as from mathematical objects – which for Aristotle 

are not even substances to start with) or identify immobile substances 

with mathematical objects, which are not even substances to start with. 

If these remarks are on the right track, then we can see that there might 

be more to say about the incompatibility between Forms and Principles 

than a relatively simplistic ascription of preference for the theory of the 

Principles as Aristotle himself may suggest. It is perhaps worth noticing 

that, even in Aristotle’s mature metaphysics (where, as interpreters have 

repeatedly emphasized, the theory of the Principles is taken over, albeit 

in a revised version), the unification of a theory of separate immobile 

substances as principles of being and the theory of matter and form as 

principles of being is not completely unproblematic. In fact, such a uni-

fication requires a rather complex story about how different kinds of 

principles enjoying different kinds of unity can all figure in the same 

causal account of being44. In this story, not only form and matter (i.e. 

Aristotle’s revised version of the Principles) but also separate substances 

(i.e. what one can take as Aristotle’s revised version of Forms qua immo-

bile substances) find a place. In this respect at least some of the argu-

ments in this part of the De ideis might reflect a genuine concern about 

the inconsistencies deriving from the hybrid role of Ideas, introduced 

both as universals and as separate substances, with reference to the addi-

tional theory of the Principles. Such a concern might well be the concern 

of someone who is still interested in rescuing what can be rescued from 

the doctrine of Ideas.

immobile substances just as forms (which Aristotle does not do anyway). The formulation 
in the text might allude to what Aristotle takes to be a further difficulty in the theory of 
Forms, i.e. the ambiguities concerning the causal role they are supposed to play. While 
they seem to be conceived of as formal causes, they cannot play this role qua separate 
substances; but whether and how they are supposed to play any other causal role is also 
unclear. 

44 The full story is summed up in Met. Λ4-5. 





LE MÉLANGE DES IDÉES AUX CHOSES  :  

THÉORIE EN QUÊTE D’AUTEUR 

Victor GYSEMBERGH 
(CNRS / Sorbonne-Université, UMR 8061)

Dans la Métaphysique (A, 9, 991a 8-19 = Eudoxe de Cnide, D1 Las-

serre), Aristote critiquait ensemble Anaxagore et Eudoxe comme repré-

sentant une théorie du «  mélange  » dans le domaine de la causalité1  : 

Πάντων δὲ μάλιστα διαπορήσειεν ἄν τις τί ποτε συμβάλλεται τὰ εἴδη ἢ 
τοῖς ἀϊδίοις τῶν αἰσθητῶν ἢ τοῖς γιγνομένοις καὶ τοῖς φθειρομένοις· 
οὔτε γὰρ κινήσεως οὔτε μεταβολῆς οὐδεμιᾶς ἐστὶν αἴτια αὐτοῖς. Ἀλλὰ 
μὴν οὔτε πρὸς τὴν ἐπιστήμην οὐθὲν βοηθεῖ τὴν τῶν ἄλλων (οὐδὲ γὰρ 
οὐσία ἐκεῖνα τούτων· ἐν τούτοις γὰρ ἂν ἦν), οὔτε εἰς τὸ εἶναι, μὴ ἐνυ-
πάρχοντά γε τοῖς μετέχουσιν· οὕτω μὲν γὰρ ἂν ἴσως αἴτια δόξειεν εἶναι 
ὡς τὸ λευκὸν μεμιγμένον τῷ λευκῷ, ἀλλ’ οὗτος μὲν ὁ λόγος λίαν εὐκί-
νητος, ὃν Ἀναξαγόρας μὲν πρῶτος Εὔδοξος δ’ ὕστερον καὶ ἄλλοι τινὲς 
ἔλεγον (ῥᾴδιον γὰρ συναγαγεῖν πολλὰ καὶ ἀδύνατα πρὸς τὴν τοιαύτην 
δόξαν).
Surtout, on pourrait critiquer (sc. la théorie des formes) en demandant ce 
que les formes apportent aux choses sensibles, qu’elles soient éternelles ou 
qu’elles adviennent à l’être et soient corrompues. Car elles ne sont pas 
causes de mouvement ou de changement pour ces choses. Mais elles ne sont 
pas non plus un secours pour la connaissance des autres choses – car celles-
là (sc. les formes) ne sont pas même l’essence de celles-ci, elles (sc. les 
formes) seraient en effet en elles (sc. les autres choses) – ni pour leur être, 
étant donné qu’elles ne sont pas inhérentes à ce qui participe à elles. Ainsi, 
on pourrait peut-être croire qu’elles sont des causes de la même manière 
que le blanc pour la chose blanche, une fois qu’il y est mêlé  ; mais ce dis-
cours, qu’a d’abord tenu Anaxagore, ensuite Eudoxe et d’autres, est trop 

1 Ce passage présente un doublet en Mét. M, 5, 1079b 12-24. La seule variante signi-
ficative est l’ajout du participe διαπορῶν pour qualifier la position d’Eudoxe (Εὔδοξος 
δὲ ὕστερος ἔλεγε διαπορῶν).



182 V. GYSEMBERGH

facile à renverser (car il est facile de réunir bien des impossibilités contre 
une telle opinion).

D’emblée, le rapprochement qu’il fait entre Anaxagore et Eudoxe sug-

gère qu’Aristote n’avait peut-être pas à l’esprit une théorie des idées 

semblable à celle de Platon. Ce ne serait pas cohérent avec l’ontologie 

qu’il attribue par ailleurs à Anaxagore, articulée autour du concept d’ho-

méomères. D’autre part, hormis les commentaires à ce passage, aucune 

autre tradition relative à Eudoxe n’atteste de lien entre celui-ci et Anaxa-

gore, si bien que l’attribution à Eudoxe et Anaxagore d’une conception 

commune de la causalité comme mélange semble être l’invention du 

 Stagirite.

Commentant ce passage, Alexandre d’Aphrodise en donne une para-

phrase dans laquelle il présuppose qu’Eudoxe était l’auteur d’une théorie 

des idées alternative à celle de Platon. Il énumère ensuite dix objections 

pouvant être adressées à cette théorie2 (in Metaph. 97.17 - 98.24 Hayduck 

= 79.30 - 80.28 Golitsis = Eudoxe de Cnide, D2 Lasserre)  : 

Καὶ Εὔδοξος τῶν Πλάτωνος γνωρίμων μίξει τῶν ἰδεῶν ἐν τοῖς πρὸς 
αὐτὰς τὸ εἶναι ἔχουσιν ἡγεῖτο ἕκαστον εἶναι, καὶ ἄλλοι δέ τινες, ὡς 
ἔλεγε. Τοῦτον δὲ τὸν λόγον λίαν φησὶν εὐέλεγκτον εἶναι τὸν μεθέξει 
τινὸς ἕκαστον τῶν ὄντων τὸ εἶναι τόδε τι ἔχειν λέγοντα. Καὶ ὅτι μὲν 
οὐχ οὕτως ἔχει καθόλου ἡ τῶν ὄντων φύσις, ἔδειξεν ἐν οἷς πρὸς Ἀνα-
ξαγόραν εἶπεν. Οὔτε γὰρ πᾶν παντὶ μεμῖχθαι πέφυκε· τῶν γὰρ κεχωρισ-
μένων καὶ καθ’ αὑτὸ ὑφίστασθαι δυναμένων ἡ μῖξις, οὐ τοιαῦτα δὲ τὰ 
συμβεβηκότα. Εἰ δὲ τὸ μεμιγμένον οἷόν τε χωρισθῆναι, χωριστὰ ἂν εἴη 
τὰ πάθη τῶν οὐσιῶν. Ἀναιρεῖταί τε καὶ γένεσις καὶ φθορὰ κατὰ τοὺς 
οὕτω λέγοντας, καὶ ὅσα ἄλλα εἶπεν ἐν τῷ πρώτῳ τῆς Φυσικῆς ἀκροά-
σεως πρὸς τήνδε τὴν δόξαν. Ὅτι δὲ μὴ ὡς Εὔδοξος ἡγεῖτο καὶ ἄλλοι 
τινὲς μίξει τῶν ἰδεῶν τὰ ἄλλα, ῥᾴδιόν φησιν εἶναι συναγαγεῖν πολλὰ 
καὶ ἀδύνατα ἑπόμενα τῇ δόξῃ τῇδε. 
Εἴη δ’ ἂν τοιαῦτα. Εἰ μίγνυνται αἱ ἰδέαι τοῖς ἄλλοις, 

1) [1] πρῶτον μὲν σώματα ἂν εἶεν· σωμάτων γὰρ ἡ μῖξις. 
2) [2] Ἔτι ἕξουσιν ἐναντίωσιν3 πρὸς ἀλλήλας· ἡ γὰρ μῖξις κατ’ ἐναντίωσίν 

ἐστιν. 

2 La division en dix arguments est reprise de Cherniss 1944, p. 525-526. Entre crochets 
est indiquée la division en sept arguments retenue par W. Leszl et D. Harlfinger dans 
Leszl 1975, p. 49-50.

3 Ici, la leçon ἐναντίωσιν, transmise par les manuscrits A et O et retenue par Hayduck, 
nous semble préférable à la leçon ἐναντίωσεις, transmise par le manuscrit P et retenue 
par Golitsis, car elle est plus conforme à l’usage d’Aristote  : ἐναντίωσιν ἔχειν a de nom-
breux parallèles dans le corpus aristotélicien, tandis que ἐναντιώσεις ἔχειν n’en a aucun 
à ma connaissance.



 LE MÉLANGE DES IDÉES AUX CHOSES 183

3) [3] Ἔτι οὕτως μιχθήσεται ὡς ἢ ὅλην ἐν ἑκάστῳ τῶν οἷς μίγνυται εἶναι 
ἢ μέρος. Ἀλλ’ εἰ μὲν ὅλη, ἔσται ἐν πλείοσι τὸ ἓν κατὰ τὸν ἀριθμόν· ἓν 
γὰρ κατὰ τὸν ἀριθμὸν ἡ ἰδέα· [a] εἰ δὲ πρὸς μέρος, τὸ μέρους τοῦ αὐτο-
ανθρώπου μετέχον, οὐ τὸ αὐτοανθρώπου, ἔσται ἄνθρωπος. 

4) [b] Ἔτι διαιρεταὶ ἂν εἶεν αἱ ἰδέαι καὶ μερισταί, οὖσαι ἀπαθεῖς. 
5) [c] Ἔπειτα ἔσται μὲν ὁμοιομερῆ, εἴ γε πάντα τὰ ἔχοντά τι μέρος ἐξ 

αὐτοῦ ὅμοιά ἐστιν ἀλλήλοις· πῶς δὲ οἷόν τε τὰ εἴδη ὁμοιομερῆ εἶναι; 
Oὐ γὰρ οἷόν τε τὸ μέρος τοῦ ἀνθρώπου ἄνθρωπον εἶναι, ὡς τὸ τοῦ χρυ-
σοῦ μέρος χρυσόν. 

6) [4] Ἔτι, ὡς καὶ αὐτὸς ὀλίγον προελθὼν λέγει, [a] ἐν ἑκάστῳ οὐ μία 
ἔσται ἰδέα μεμιγμένη ἀλλὰ πολλαί· εἰ γὰρ ἄλλη μὲν ζῴου ἰδέα ἄλλη δὲ 
ἀνθρώπου, ὁ δὲ ἄνθρωπος καὶ ζῷόν ἐστι καὶ ἄνθρωπος, ἀμφοτέρων ἂν 
μετέχοι τῶν ἰδεῶν. [b] Καὶ ὁ αὐτοάνθρωπος δὲ ἰδέα4, ᾗ μὲν καὶ ζῷόν 
ἐστι, μετέχοι ἂν καὶ αὐτοῦ5 τοῦ ζῴου· οὕτως δὲ οὐκέτι ἂν ἁπλαῖ αἱ ἰδέαι 
εἶεν, ἀλλ’ ἐκ πολλῶν συγκείμεναι, καὶ αἱ μὲν αὐτῶν πρῶται αἱ δὲ δεύ-
τεραι. Εἰ δὲ μή ἐστι ζῷον, πῶς οὐκ ἄτοπον ἄνθρωπον λέγειν μὴ εἶναι 
ζῷον; 

7) [5] Ἔτι τε, εἰ μίγνυται τοῖς πρὸς αὐτὰ οὖσι, πῶς ἂν ἔτι εἶεν παραδείγ-
ματα, ὡς λέγουσιν; Οὐδὲ γὰρ οὕτως τὰ παραδείγματα ταῖς εἰκόσι τῆς 
ὁμοιότητος τῆς πρὸς αὐτὰ αἴτια τῷ μεμῖχθαι. 

8) [6] Ἔτι τε καὶ συμφθείροιντο ἂν τοῖς ἐν οἷς εἰσι φθειρομένοις. 
9) Ἀλλ’ οὐδὲ χωρισταὶ ἂν εἶεν αὐταὶ καθ’ αὑτάς, ἀλλ’ ἐν τοῖς μετέχουσιν 

αὐτῶν. 
10) [7] Πρὸς δὲ τούτοις οὐδὲ ἀκίνητοι ἔτι ἔσονται, 

καὶ ὅσα ἄλλα ἐν τῷ δευτέρῳ Περὶ ἰδεῶν τὴν δόξαν ταύτην ἐξετάζων 
ἔδειξεν ἄτοπα ἔχουσαν. Διὰ τοῦτο γὰρ εἶπε τὸ «  ῥᾴδιον γὰρ συναγαγεῖν 
πολλὰ καὶ ἀδύνατα πρὸς τὴν δόξαν ταύτην  ». Ἐκεῖ γὰρ συνῆκται.

Et Eudoxe, un des familiers de Platon, ainsi que d’autres, comme il (sc. 
Aristote) le disait, jugeaient que chaque chose existait par le mélange des 
idées dans les choses qui ont leur être par rapport à elles. Il (sc. Aristote) 
dit que le raisonnement qui dit que chaque chose qui existe a son être-ceci 
par la participation de quelque chose est trop facile à réfuter. Et que la 
nature de ce qui est en général n’est pas ainsi, il l’a montré dans ce qu’il 
a dit contre Anaxagore. En effet, tout n’est pas de nature à pouvoir être 

4 Ici, la leçon ἰδέα, transmise par les manuscrits A et O et retenue par Hayduck, nous 
semble préférable à la leçon plus difficile ἡ ἰδέα, transmise par le manuscrit P et retenue 
par Golitsis, laquelle ne respecte pas la règle selon laquelle l’attribut du sujet, même 
déterminé, ne prend pas l’article.

5 Ici, la conjecture de Bonitz αὐτοῦ, qui s’appuie sur la version latine de Sepúlveda 
(ipsi animali), nous semble préférable à la leçon αὐτὸ des manuscrits, retenue par Golitsis, 
car l’expression αὐτὸ τοῦ ζῴου ne respecte pas la règle d’accord de l’adjectif avec le nom 
(l’explication de Golitis – p. 223*, n. 62 – selon laquelle il s’agirait d’un idiomatisme 
aristotélicien équivalant à τοῦ αὐτοζῴου, n’allègue aucun parallèle à cet usage, et nous 
n’en avons trouvé aucune attestation dans le corpus aristotélicien).



184 V. GYSEMBERGH

mélangé à tout, car le mélange concerne ce qui est séparé et capable de 
subsister en soi, or les accidents ne sont pas comme cela. Si ce qui est 
mélangé est en mesure d’être séparé, les accidents seraient séparables des 
essences. Ceux qui parlent ainsi suppriment aussi la génération et la corrup-
tion, et toutes les autres choses qu’il a dites contre cette opinion dans le 
premier livre de la Leçon physique. Il dit qu’il est facile de réunir beaucoup 
d’impossibilités qui découlent de l’opinion que c’est par le mélange des 
idées que les autres choses existent, comme le pensaient Eudoxe et d’autres. 
Elles pourraient être comme ceci. Si les idées sont mélangées aux autres 
choses, 

1) [1] tout d’abord elles seraient des corps  ; car le mélange est le propre de 
corps6. 

2) [2] Et puis elles seront en contradiction les unes par rapport aux autres  ; car 
le mélange se produit selon la contradiction7. 

3) [3] Et puis ainsi elles seront mélangées soit comme un tout dans ce à quoi 
elles seront mélangées, soit comme une partie. Mais si c’est un tout, il y 
aura dans la multiplicité l’un selon le nombre  ; [a] et si c’est selon la partie, 
c’est ce qui participe à une partie de l’homme-en-soi, et non de l’homme-
en-soi, qui sera l’homme8. 

4) [b] Et puis elles seraient divisibles et sécables, alors qu’elles sont impas-
sibles. 

5) [c] Ensuite elles seront composées de parties identiques entre elles et au 
tout, si du moins toutes choses ayant quelque partie d’une idée sont sem-
blables entre elles  ; et comment est-il possible que l’idée soit composée de 
parties identiques entre elles et au tout  ? Il n’est pas possible, en effet, que 
la partie de l’homme soit un homme, comme la partie de l’or est de l’or. 

6) [4] Et puis, comme il l’a dit un peu auparavant (sc. Metaph. 997a 27 - 
997b1), [a] dans chaque chose, il n’y aura pas qu’une idée de mélangée, 
mais plusieurs  ; car si l’idée de l’homme et celle de l’être vivant sont dif-
férentes, et que l’homme soit à la fois un être vivant et un homme, il parti-
ciperait à l’une et à l’autre des deux idées. [b] Et l’homme-en-soi est une 
idée, mais dans la mesure où c’est bien aussi un être vivant, il participerait 
aussi à l’être vivant en soi  ; ainsi les idées ne seraient plus simples, mais 
composées d’une multiplicité, et certaines premières, d’autres secondes. Et 
si ce n’est pas un être vivant, comment n’est-ce pas absurde de dire que 
l’homme n’est pas un être vivant  ?

7) [5] En outre, si on les mélange à ce qui est par rapport à elles, comment 
seraient-elles encore, comme ils disent, des paradigmes  ? En effet, ce n’est 

6 Cette objection est proche de celle formulée par Aristote, GC I, 10, 327b 20-22 (cf. 
Metaph. 1092a 24-25).

7 Cette objection est proche de celle formulée par Aristote, GC I, 10, 328a 31-32.
8 Les objections 3-5 (= objection 3 selon Leszl) sont proches des arguments de Parmé-

nide dans le dialogue éponyme de Platon, 131a-d.



 LE MÉLANGE DES IDÉES AUX CHOSES 185

pas par le fait d’être mélangé que les paradigmes causent la ressemblance 
de leurs images. 

8) [6] De plus, elles périraient en même temps que ce dans quoi elles sont. 
9) Et elles n’auraient même pas une existence séparée, elles-mêmes en elles-

mêmes, mais existeraient dans ce qui participe à elles. 
10) [7] De surcroît, elles ne seront plus immobiles, 
 et toutes les autres absurdités dont il a montré dans le deuxième livre Sur 

les Idées que cette opinion les contenait. C’est pourquoi il a dit qu’il est 
facile de réunir beaucoup d’impossibilités concernant cette opinion. C’est 
là qu’elles sont réunies. 

Pour Alexandre, Eudoxe et d’autres défendaient donc une théorie selon 

laquelle «  chaque chose existait par le mélange des idées dans les choses 

qui ont leur être par rapport à elles  ». C’est une interprétation forte des 

propos d’Aristote, qui dit seulement que pour Eudoxe et d’autres, les 

idées «  sont des causes de la même manière que le blanc mêlé au blanc  ». 

Cette thèse ne saurait constituer à elle seule une «  théorie des idées  ». Il 

n’est pas même possible de dire si, dans l’esprit d’Aristote, Eudoxe faisait 

sienne cette thèse ou bien s’il la critiquait (comme le suggère la variante 

διαπορῶν de Metaph. M 5)9. Aucune autre source n’attribue à Eudoxe 

une «  théorie des idées  ». Ce qui incite à poser la question en ces termes  : 

Aristote avait-il composé, dans le second livre de son traité Sur les idées, 

une liste d’objections contre une hypothétique théorie des idées dévelop-

pée par Eudoxe  ?

La liste de critiques adressées à la théorie des idées mélangées aux 

autres choses est généralement considérée comme une citation authen-

tique, bien que probablement abrégée, du traité d’Aristote Sur les idées10. 

La référence finale d’Alexandre à ce traité constitue en effet une indica-

tion forte d’authenticité. En revanche, l’intégrité de la liste a parfois été 

mise en doute, supposant qu’une partie des arguments avaient été inven-

tés par Alexandre11  ; toutefois, de tels raisonnements reposent sur des 

arguments spéculatifs, qui consistent à dire que telle ou telle objection 

n’a pas pu être formulée par Aristote, et dont la faiblesse a été montrée 

par H. Cherniss12. Plus surprenante est la formule introduisant la même 

9 Cf. supra, n. 1.
10 Cf. notamment von Fritz 1927  ; Cherniss 1944, p. 531  ; Lasserre 1966, p. 150  ; 

Leszl 1975, p. 36-39  : Isnardi Parente 1994, p. 46  ; Fine 1993, p. 256-257, n. 24 et p. 258, 
n. 34  ; Moraux 2001, p. 454, n. 120.

11 Cf. Karpp 1934, p. 29-30; Dancy 1991, p. 53.
12 Cf. Cherniss 1944, p. 525-539.



186 V. GYSEMBERGH

liste, qui n’a guère été commentée  : εἴη δ’ ἂν τοιαῦτα, «  elles (sc. les 

impossibilités dont parle Aristote) pourraient être comme ceci  ». Or, 

l’étude des cas où Alexandre emploie le potentiel du verbe être avec une 

forme de τοιοῦτος permet de préciser le statut de la citation tirée du περὶ 
ἰδεῶν. 

Le parallèle le plus significatif se trouve dans le commentaire 

d’Alexandre aux Topiques (91.15-16 Wallies)  :

χρῆσθαι δεῖ καὶ ταῖς τοιαύταις προτάσεσιν ὡς ὁμολογουμέναις καὶ 
ἀρχαῖς, κἂν μὴ ἐπὶ πάντων οὕτως πρὸς ἀλήθειαν τὸ λεγόμενον ἔχῃ. 
τοιαῦτα δ᾽ ἂν εἴη· “τὸ τῷ μείζονι ἀγαθῷ ἐναντίον μεῖζόν ἐστι κακόν”.
Il faut employer les propositions de ce genre comme faisant accord et 
comme principes, même si ce qui est dit n’est pas vraiment ainsi en toutes 
circonstances. Elles (sc. ces propositions) pourraient être comme ceci  : «  le 
contraire du plus grand bien est un plus grand mal  ».

La phrase entre guillemets constitue en effet une quasi-citation d’Aris-

tote, Topiques, VIII, 2, 157b 18-19  : τῷ μείζονι ἀγαθῷ μεῖζον ἀντι-
κεῖται κακόν, «  au plus grand bien s’oppose un plus grand mal  ». Dans 

la paraphrase qu’Alexandre donne de ce passage, il glose de manière 

répétée ἀντικεῖσθαι par ἐναντίον (in Top. 536.6-18). Ce parallèle montre 

donc que la formule introductive εἴη δ’ ἂν τοιαῦτα peut être employée 

pour introduire une quasi-citation d’Aristote provenant d’un contexte 

sans rapport immédiat avec le passage commenté par Alexandre.

Cela étant, il ne semble y avoir aucun autre cas où une (quasi-)citation 

d’Aristote soit introduite de la sorte par Alexandre. Ailleurs, au contraire, 

Alexandre paraît employer l’expression pour signaler qu’il formule pru-

demment l’interprétation d’un passage obscur ou illustre d’exemples le 

sens d’un passage vague.

1) Alex. Aphr. in APr. 270.11  : λέγοι ἂν τὰς ἄλλας κατηγορίας τὰς παρὰ 
τοὺς εἰρημένους τρόπους· εἶεν δ᾽ ἂν τοιαῦται, εἰ ψεῦδος τὸ συμπέ-
ρασμα <ἢ> εἰ ἀδύνατον. «  Il pourrait vouloir dire, les autres catégories 
à côté des modes déjà énoncés  ; elles pourraient être comme ceci  : si la 
conclusion est fausse, <ou> si elle est impossible.  »13

2) Alex. Aphr. in Metaph. 338.4  : τὸ λεγόμενον ἀσαφῶς μὲν εἴρηται, εἴη 
δ᾽ ἂν τοιαῦτα. «  Le propos n’est pas formulé clairement, ce pourrait être 
comme ceci.  »14

13 Alexandre commente Aristote, APr. I 24, 41b 31  : ἐπισκέψασθαι δὲ δεῖ καὶ τὰς 
ἄλλας κατηγορίας. «  Il faut examiner les autres catégories.  »

14 Cf. également [Alex. Aphr.] in Metaph. 641.36  : ἡ μὲν τῶν λεγομένων ἔννοια 
τοιαύτη ἂν εἴη. «  Le sens des propos serait comme ceci.  » Cette formulation pourrait 



 LE MÉLANGE DES IDÉES AUX CHOSES 187

3) Alex. Aphr. in Top. 283.6  : τῶν δὲ ἀπὸ τῶν φθορῶν τε καὶ γενέσεων 
τόπων καθόλου μὲν παραδείγματα εἴη ἂν τοιαῦτα. «  Des exemples de 
lieux tirés de la génération et de la corruption pourraient être comme 
ceci.  »

4) Alex. Aphr. in Top. 333.2  : εἴη δ᾽ ἂν τοῦ λεγομένου καὶ τὰ τοιαῦτα 
παραδείγματα. «  Des exemples du propos pourraient être comme ceci  ».

La quasi-citation de Top. 157b 18-19 par Alex. in Top. 91.15-16 

constitue un cas de figure semblable. Alexandre cherche en effet à illus-

trer par un exemple le propos vague de Top. I, 14, 105b 10  : ἔτι ὅσα ἐπὶ 
πάντων ἢ τῶν πλείστων φαίνεται, ληπτέον ὡς ἀρχὴν καὶ δοκοῦσαν 

θέσιν, «  En outre, tout ce qui paraît s’appliquer à la totalité ou la quasi-

totalité des cas, on doit le poser comme un principe et une thèse admise  ». 

À bien y regarder, la citation du περὶ ἰδεῶν par Alex. in Metaph. peut 

relever du même cas de figure. Alexandre y cherche à illustrer par des 

exemples l’affirmation vague d’Aristote prétendant qu’il serait facile de 

«  réunir bien des impossibilités contre cette opinion  ». Par «  cette opi-

nion  » (ταύτην τὴν δόξαν), Alexandre entend la théorie des idées qu’il 

attribue à Eudoxe.

Or, dans le reste du corpus aristotélicien, on ne trouve guère de critique 

argumentée des positions philosophiques attribuées à Eudoxe15. Dans un 

seul cas, à la suite du développement sur son hédonisme, Aristote critique 

brièvement un de ses arguments (EN X, 2, 1172b 25-35) avant de criti-

quer en détail les objections des anti-hédonistes radicaux (EN X, 2, 1172b 

36 - 1174a 8). Cette attitude est cohérente avec le jugement d’Aristote au 

sujet d’Eudoxe  : «  ses raisonnements persuadaient plus à cause de l’ex-

cellence de son caractère que par eux-mêmes  » (EN X, 2, 1172b 15-16  : 

ἐπιστεύοντο δ’ οἱ λόγοι διὰ τὴν τοῦ ἤθους ἀρετὴν μᾶλλον ἢ 

δι’ αὑτούς). 

Ces considérations conduisent à réexaminer l’interprétation développée 

par Walter Leszl16. Selon ce dernier, Aristote n’aurait pas formulé une 

critique de la «  théorie des idées  » d’Eudoxe, laquelle n’aurait sans doute 

pas existé. Dans la Métaphysique, il aurait simplement esquissé, sur la 

base d’un rapprochement entre Anaxagore et Eudoxe, que la définition 

remonter à Alexandre si l’on adopte les conclusions de di Giovanni & Primavesi 2016 (le 
texte grec serait dû à une révision antique du commentaire d’Alexandre).

15 Arist., EN I, 12, 1101 b 27-31  : Arist., EN X, 2, 1172 b 9-32  : Arist., Metaph. A, 9, 
991a 8-20 (// M, 5, 1079b 12-24)  : Arist., Metaph. Λ, 8, 1073b 17-32.

16 Leszl 1975, p. 335-340.



188 V. GYSEMBERGH

en termes de mélange du rapport entre idées et choses conduit à bien des 

impossibilités. Dans le second livre du traité Sur les idées, il aurait énu-

méré des objections contre cette théorie sans nécessairement la lier à des 

personnes. Il reviendrait à Alexandre (ou à un maillon antérieur de la 

tradition exégétique) d’avoir rapproché les deux passages et d’avoir 

dirigé les objections aristotéliciennes contre ce qu’il imaginait être la 

théorie des idées d’Eudoxe. 

A l’appui de cette position, Leszl avançait trois types d’arguments  :

1) Alexandre prend ailleurs des libertés similaires, voire encore plus 

grandes, par exemple in Metaph. 83, 17-22 H. = 69, 2-7 G., où il 

fournit des arguments de son propre cru pour illustrer ce que seraient 

les arguments «  plus exacts  » (ἀκριβέστεροι) auquel Aristote fait 

référence en Metaph. A 9, 990b 15-1717. L’étude de la formule intro-

ductive εἴη δ’ ἂν τοιαῦτα menée ci-dessus renforce cet argument en 

montrant qu’Alexandre avertit explicitement le lecteur des libertés 

qu’il prend avec cette citation du traité Sur les idées. 

2) L’adoption d’une théorie des idées n’est pas compatible avec la posi-

tion hédoniste qu’Aristote attribue explicitement à Eudoxe (EN X, 2, 

1172b 9 sq.)18. En particulier, l’argument principal donné par Eudoxe 

en faveur de la thèse que le plaisir est le plus grand bien fait appel 

à l’expérience sensible (ὁρᾶν, «  voir  ») plutôt qu’à l’intellection, 

tout en omettant de distinguer entre bons et mauvais plaisirs  : Εὔδο-
ξος μὲν οὖν τὴν ἡδονὴν τἀγαθὸν ᾤετ’ εἶναι διὰ τὸ πάνθ’ ὁρᾶν 

ἐφιέμενα αὐτῆς, «  Eudoxe pensait que le plaisir est le bien parce 

qu’il voyait toutes choses tendre vers celui-ci  ». Aux arguments énu-

mérés par Leszl, on pourrait ajouter des indices suggérant qu’Eudoxe 

défendait une ontologie arithmétique proche du pythagorisme19, cou-

rant philosophique dont il se revendiquait par ailleurs20  : une telle 

17 Leszl 1975, p. 183-184 et p. 336 avec n. 8.
18 Cf. déjà Leszl 1975, p. 337-339.
19 En particulier, Aristote paraît critiquer cette ontologie en EE I, 8, 1218a15-32, où 

l’argument de la tendance universelle vers le Bien joue un rôle central, cf. Gysembergh 
2015, p. 385-386, dont la version remaniée paraîtra sous peu. 

20 Cf. notamment Porph., VP 7, où Eudoxe, dans une citation tirée de son Circuit de 
la Terre, se présente lui-même comme un Pythagoricien  : Καὶ ταῦτα μὲν σχεδὸν πολλοὺς 
ἐπιγιγνώσκειν διὰ τὸ γεγράφθαι ἐν ὑπομνήμασιν, τὰ δὲ λοιπὰ τῶν ἐπιτηδευμάτων 
ἧττον εἶναι γνώριμα· πλὴν τοσαύτῃ γε ἁγνείᾳ φησὶν Εὔδοξος ἐν τῇ ἑβδόμῃ τῆς Γῆς 
περιόδου κεχρῆσθαι καὶ τῇ περὶ τοὺς φόνους φυγῇ καὶ τῶν φονευόντων, ὡς μὴ μόνον 
τῶν ἐμψύχων ἀπέχεσθαι, ἀλλὰ καὶ μαγείροις καὶ θηράτορσι μηδέποτε πλησιάζειν. 



 LE MÉLANGE DES IDÉES AUX CHOSES 189

ontologie devait probablement être incompatible avec l’idéalisme 

platonicien.

3) Eudoxe ne faisait pas, comme on le lit encore souvent, partie de 

l’Académie21. Cet argument est pleinement confirmé par les témoi-

gnages papyrologiques et épigraphiques attestant l’existence d’une 

école d’Eudoxe à Cyzique22. 

«  Ces choses (sc. les rituels pour les dieux), beaucoup les reconnaissent parce qu’ils sont 
écrits dans les Mémoires, mais les autres préceptes (sc. concernant le mode de vie) sont 
moins connus, si l’on fait exception du témoignage d’Eudoxe qui déclare, dans le septième 
livre du Circuit de la terre, avoir fait preuve d’une si grande pureté et avoir à ce point 
évité les meurtres et les meurtriers que, non content de s’abstenir des êtres animés, il ne 
s’approche jamais des bouchers et des chasseurs.  »

21 Leszl 1975, p. 339-340. Leszl discute en particulier la valeur du témoignage de la 
Vita Aristotelis Marciana, 11 Düring (= 60 Gigon). L’auteur de cette biographie rapportait 
que, selon une affirmation polémique d’Aristoxène de Tarente, reprise ensuite par Aristide 
Quintilien, Aristote n’avait rejoint Platon qu’à l’âge de quarante ans, «  à l’époque 
 d’Eudoxe  ». Ce nom d’archonte n’est pas attesté à Athènes pour l’époque concernée. 
F. Jacoby proposa donc d’y voir Eudoxe de Cnide, lequel aurait été invité par Platon 
à diriger l’Académie pendant le second voyage en Sicile (cf. Jacoby 1902, p. 324, n. 18.). 
Cette hypothèse souvent reprise reconstruit un moment de l’histoire de l’Académie qui 
n’est attesté par aucune autre source. Elle se heurte de surcroît à une difficulté linguis-
tique  : après la série d’archontes énumérée au § 10, on s’attend à ce que l’expression ἐπ᾽ 
Εὐδόξου désigne également un archontat. Il revient à H.-J. Waschkies d’avoir critiqué 
l’hypothèse de Jacoby et proposé une solution plus satisfaisante, que nous reprenons dans 
ses grandes lignes (cf. Waschkies 1977, p. 41-50)  : Εὐδόξου est en fait la corruption de 
Εὐβούλου, nom de l’archonte éponyme pour l’année 355/354a. Cette année est la quaran-
tième de la vie d’Aristote, en maintenant son année de naissance communément admise, 
384/383a. Ce témoignage perd ainsi toute valeur historique au sujet d’Eudoxe.

22 Cf. Sedley 1976. La reconstruction de Sedley et l’existence même d’une école 
d’Eudoxe à Cyzique a été remise en cause par Podolak 2010. Cependant, Podolak n’a pas 
pris en compte la statue dédiée par les Cyzicènes à Callippe, l’élève d’Eudoxe, dans le 
sanctuaire panhellénique de Delphes (Carmina epigraphica graeca, n°881 = Bousquet 
1992, p. 180-183)  : Οὔτινά σοι μερόπων, ἄστρων περὶ θεῖον ἀριθμόν, / Κάλλιππ᾽ Εὐίπ-
που, Κύζικος ἔσχε πάτρα / θνητῶν ἶσον, ὅσους τε φέρει Διὸς ἄμβροτος αἰών· / Φοίβῳ 
δ᾽ ἔνθα σέθεμ μνῆμα πέλ᾽ εἰν ἑτάροις. «  Aucun mortel, versé dans la science du nombre 
divin des astres, ô Callippos fils d’Euhippos, ta patrie Cyzique n’en a connu d’égal à toi 
parmi les hommes, ceux que fait naître l’immortelle éternité de Zeus. Là où s’élève ton 
monument, trouve ta place parmi les compagnons de Phébus.  » (trad. J. Bousquet) La 
statue n’est pas conservée, mais l’épigramme suffit à montrer que son œuvre scientifique 
était suffisamment reconnue à Cyzique pour que ses concitoyens assument le coût d’une 
telle dédicace. Dans le vers final, le thème usuel du défunt quittant les rayons du soleil est 
inversé  : Callippe, tel un dieu, un héros ou un nouveau Ganymède, est désormais en 
compagnie du dieu-soleil. Cette inversion frappante illustre non seulement l’existence de 
l’école de Cyzique, mais aussi son importance aux yeux des Cyzicènes.



190 V. GYSEMBERGH

Si l’interprétation de Leszl sort renforcée de cet examen, il ne semble 

pas possible d’identifier plus précisément qu’il ne l’a fait la position visée 

par Aristote dans le Περὶ ἰδεῶν. Le «  mélange  » entre idées et choses 

faisait bel et bien l’objet de discussions dans l’Académie, mais en l’état 

actuel de nos connaissances, il demeure impossible d’y associer un pro-

tagoniste historique23. 

Corollairement, l’attribution à Eudoxe d’une version de la théorie pla-

tonicienne des idées articulée autour du concept de «  mélange  » paraît 

définitivement caduque. En effet, tous les autres témoignages en ce sens 

dérivent de celui d’Alexandre étudié ici24. C’est donc sur la base d’autres 

sources qu’il faut chercher à reconstruire sa philosophie.

23  Cf. Leszl 1975, p. 348.
24  Alex. Aphr. in Metaph. 201.18-20  ; Syrian. in Metaph. 117.3-6  : Ascl. in Metaph. 

86.10-28  : Théophile Corydalée, Commentaires à la Métaphysique d’Aristote, 77.35 
- 79.9.



ON ARISTOTLE’S DE IDEIS (ΠΕΡI IΔΕΩΝ) 

W. LESZL 
(Università di Firenze)

This paper attempts to survey the main issues raised by the recon-

struction and interpretation of Aristotle’s Περὶ ἰδεῶν, a work which has 

not come to us directly and in its entirety and is thus a lost work. Of 

course, being this a general survey, details, such as the close interpreta-

tion of the arguments in that work, will be left out. the focuse will be in 

Aristotle’s overall strategy and, more generally, the overall framework 

of the arguments.1

I. Evidence for Aristotle’s Lost Work

The first question to be asked is: what do we know about there being 

a Περὶ ἰδεῶν? 

Our main source of information on this work is Alexander of Aphro-

disias who quotes some arguments from it (accompanied by some objec-

tions to them) when commenting on a passage from Metaphysics I (A) 9 

containing a list of arguments meant to prove the existence of (Platonic) 

1 An early version of this paper was submitted to one of a series of meetings on the 
Περὶ ἰδεῶν held some fifteen years ago in Edinburgh under the direction of Theodore 
Scaltsas. A largely revised version (parts IV and VI are almost wholly new) was submitted 
in 2016 at a colloquium on the same work held in Lille under the direction of Michel 
Crubellier and Leone Gazziero (at the conclusion of a séminaire with various meetings). 
The present version contains further revisions, in part suggested by the discussion at that 
colloquium and by the written comments made, again, by Michel Crubellier, who acted 
as an (initially anonymous) referee and by Leone Gazziero on his free (and friendly) initia-
tive. Many thanks to both of them, as well as to a third anonymous reviewer (who stayed 
anonymous). 



192 W. LESZL

ideas (cf. 990b 8-17 quoted below).2 As we shall see, Alexander makes 

three explicit references to this work, two of which are to book I, at the 

beginning and the end of his exposition of some arguments contained in 

this book (cf. 79.4 and 85.11). The third reference is to book II, at the 

end of his exposition of arguments contained in this other book (cf. 

98.22). It appears that he had direct access to Aristotle’s lost work.3 

Another source of information is Syrianus, who, in his commentary on 

the Metaphysics makes two references to the work under the slightly dif-

ferent title Περὶ (τῶν) ἰδεῶν, with the indication that it is in two books. 

Probably this little difference is of no importance, but it is not clear from 

his remarks whether he had independent access to the Aristotelian work. 

He is commenting on two passages in which Aristotle rejects the theory 

of ideas, one at the end of ch. 5 in book XIII (M), another close to the 

end of ch. 6 in book XIV (N), i.e. at the end of the Metaphysics.4 In 

the first passage, Aristotle remarks that “περὶ μὲν τῶν ἰδεῶν καὶ τοῦτον 

τὸν τρόπον καὶ διὰ λογικωτέρων καὶ ἀκριβεστέρων λόγων ἔστι πολλὰ 

συναγαγεῖν ὅμοια τοῖς τεθεωρημένοις [concerning the Ideas it is pos-

sible both in this manner and by means of more logical and more accurate 

arguments (διὰ λογικωτέρων καὶ ἀκριβεστέρων λόγων) to collect many 

<objections> similar to those we have considered]” (1080a 9-11). The 

gist of what Syrianus says in his commentary is that Aristotle makes use 

of what are at bottom the same objections (ἐπιχειρήματα) as in our work 

and in the various passages of the Metaphysics in which he criticizes the 

ideas (I think it is clear from his use of the Greek word, which is a vari-

ant of the Aristotelian ἐπιχειρήματα, and from the general drift of his 

comments relating to the passage quoted, that he has in mind Aristotle’s 

objections and not the arguments in favour of the forms). The other Aris-

totelian passage commented on is rather similar: “ὥστε διά γε ταῦτα 

εἴδη οὐ ποιητέον. τὰ μὲν οὖν συμβαίνοντα ταῦτά τε κἂν ἔτι πλείω 

συναχθείη [so, at least for these <reasons>, Ideas should not be posited. 

These, then, are the consequences which follow, and yet more may be 

2 References are to Hayduck 1891edition. 
3 The evidence about the work collected by W.D. Ross as Testimonia under I and II in 

his Aristotelis Fragmenta Selecta, p. 121-122, goes back to Rose’s 1886 edition of Aris-
totle’s fragments, (no. 185-186, p. 148-49). Ross adds (at. p. 120-121) a testimonium 
attributed to Ps.-Philoponus, on which see infra, n. 5.

4 Cf. Syriani in Aristotelis Metaphysica commentaria, 120.33 - 121.4 and 195.10-15 
(= Testimonia under I in Ross). 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 193

collected]” (1093b 23-25). Syrianus remarks that these are the objections 

Aristotle adduces against the views of the Pythagoreans and the Platon-

ists, including those found in Metaphysics A, as also remarked by Alex-

ander. Thus, the objections being very much the same, Syrianus does not 

regard himself as having neglected (in his commentary on book N) those 

objections which appear elsewhere, including those “ἐν τοῖς Περὶ εἰδῶν 

δύο βιβλίοις [in <his> two books on Ideas]”. Since Syrianus does not 

offer any significant information about the contents of the work, he is 

likely to be relying on Alexander for his knowledge of them, as his 

explicit reference to this commentator suggests. But it is sufficiently clear 

that he is not interested in discussing the arguments in detail, for he is 

openly opposed to Aristotle’s objections to the theory of ideas. Whatever 

the source of his information, he is clearly convinced that the work had 

the purpose of demolishing the theory, as is also shown by his remarks 

that Aristotle “πειρᾶται τοὺς πρεσβυτέρους ἑαυτοῦ φιλοσόφους εὐθύ-
νειν [tries to correct (εὐθύνειν) his elders in philosophy]”. 

Another source is Ps.-Alexander. Commenting on this same passage 

at the end of the Metaphysics, he is concerned with Aristotle’s assertion 

that “καὶ ἔτι πλείω τούτων συναχθείη [yet more <consequences> may 

be collected]”, and remarks that these (or some of these) are to be found 

“τὰ περὶ τῶν εἰδῶν γραφέντα αὐτῷ δύο βιβλία [in the two books writ-

ten by him <scil. Aristotle> on Ideas]”, these being different from those 

to be found in books M and N of the Metaphysics, belonging as they do 

to a treatise (σύνταξις) outside the Metaphysics. One can see that this 

testimony tends to contradict Syrianus’ comments on the same passage, 

but this may only reflect greater attention to the testimony of Alexander 

in his commentary on Metaphysics A 9. The testimony, in Latin, attrib-

uted to Ps.-Philoponus, is not independent of the one now considered, 

since it is just a translation into Latin of the Greek text.5 Perhaps slightly 

more interesting is the remark by a scholiast on Dionysius Thrax (= tes-

timonium under 2 in Ross), for he does not merely say that Aristotle 

produced a Περὶ ἰδεῶν against Plato’s Ideas, but adds that he there had 

stated that “οἱ ὅροι τῶν καθόλου καὶ ἀεὶ μενόντων [definitions are of 

5 Hence it cannot be treated as an independent testimony, as happens in Ross’ edition. 
This was already pointed out by Allan 1956, p. 225 (see now Luna 2001, p. 196, who 
quotes the whole passage). This review unfortunately escaped my attention, and so I fol-
lowed Ross in the collection of Testimonia included in Leszl 1975, p. 53. (At present my 
attention has been drawn to the texts of Allan and Luna by Leone Gazziero.) 



194 W. LESZL

things universal and always remaining the same]”. Now, this is a point 

that is implicit (I think) in some of the arguments but is not stated explic-

itely anywhere in the text as we have it. On the other hand, this is com-

mon good, for statements to this effect are to be found for instance in 

Metaphysics book I, ch. 6. So it can be doubted that the scholiast is an 

independent source for an information which in any case is of modest 

value. 

What about the recensio altera and its relation to the text of the Περὶ 
ἰδεῶν? (This recensio extends, of course, to an important part of Alex-

ander’s commentary.) It has been argued that this so-called recensio (as 

it is presented in Hayduck’s edition of Alexander’s commentary on the 

Metaphysics) is a much later work, since it contains quotations from 

Asclepius’ commentary on the Metaphysics (VI century), though not in 

the part concerning the Περὶ ἰδεῶν. Hence it would be at least mislead-

ing to present this text as a recensio altera of Alexander’s commentary.6 

However, this view has been challenged (at our colloquium by S. Fazzo) 

because it assumes complete independence of Asclepius’ commentary 

from Alexander’s, which is not the case. Awaiting further research, we 

have to suspend our judgment. All that can be said of this so-called 

recensio altera is that it omits two of the three references to the Περὶ 
ἰδεῶν found in Alexander and it differs in important ways from the ver-

sion of the latter only in the case of the argument of relatives (these dif-

ferences, in my view, being no improvement on that version)7. As to 

Asclepius’ commentary, anyhow, we do have the part concerning the 

relevant passage of Metaphysics I (A) 9, and the least that can be said is 

that it is rather disconcerting apart from not containing explicit references 

to the Περὶ ἰδεῶν.8

6 See Golitsis 2014, p. 199-230. (Silvia Fazzo has attracted my attention to this 
article.) 

7 See Leszl 1975, p. 191. 
8 Among other things he offers a peculiar version of the arguments from the sciences, 

since he supposes that postulating Ideas for artifacts amounts to postulating them for things 
that are ‘against nature’ (παρὰ φύσιν); the argument leading to the ‘third man’ is quoted 
in various versions (not including those attributed by Alexander to the sophists), before 
and after the argument of relatives, and the latter is practically omitted, since only Aris-
totle’s objections are considered. On the other hand, the ‘one over many’ argument and 
the argument from the object of thought are presented with only slight (mainly verbal) 
differences with respect to Alexander’s version, which may show a dependence on Alex-
ander’s testimony. 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 195

The most likely conclusion to be drawn from this examination of the 

evidence is that only Alexander had direct access to Aristotle’s lost work 

and that the other commentators depend, either directly or indirectly, on 

his testimony.9 

Finally, the title Περὶ τῆς ἰδέας α΄ appears in the catalogue of Aristo-

tle’s writings preserved, in two different versions, by Diogenes Laertius 

(V 23, no. 54) and by Hesychius (no. 45, without the article). The use of 

the singular instead of the plural does not seem to make a significant 

difference. More surprising is the fact that the work is mentioned as being 

composed of just one book. Still, explanations can be found for this dif-

ference, such as that the work was divided into two books at a later stage. 

So, on the whole, it is likely that the reference is to our work and consti-

tutes a confirmation of its existence. 

The conclusion is that, without Alexander, all we would know is that 

Aristotle wrote a work against the theory of ideas which perhaps was in 

two books. We rely very much on him. But of course, there are no rea-

sons why he himself should have invented the contents of the work, nor 

(for what I know) was this his normal practice. There are no reasons, 

either, why he should have attributed to Aristotle a work that was not his. 

Nothing in its contents suggests that the work could not be by Aristotle. 

What Evidence Is there that Alexander Is Giving Us Excerpts from 

Aristotle’s Περὶ ἰδεῶν? 

Our point of departure is the recognition that Aristotle, in the relevant 

passage of book I, ch. 9 of the Metaphysics (to be quoted below), where 

he is criticizing the Platonic theory of Ideas, is not giving us (as happens 

elsewhere) the full arguments in favour of the postulation of certain 

Ideas, but only mentions them in a summary fashion, together with his 

objections. The full arguments are given by Alexander in his commentary 

on the passage, together with the full objections, and this material cor-

responds to Aristotle’s rapid presentation. Alexander does not explicitly 

declare that the series of arguments he is giving is drawn from Aristotle’s 

Περὶ ἰδεῶν, but he does declare that he is giving the arguments to which 

Aristotle makes allusion in the Metaphysics passage. And when he gives 

9 The same conclusion, with extension to other Aristotelian lost works, is drawn by 
Luna 2001, p. 41 and p. 45, and Luna 2003, p. 251. 



196 W. LESZL

us the first series of arguments he mentions Aristotle’s lost work because 

it contains Aristotle’s assertion that the Platonists “πλεοναχῶς μὲν ταῖς 

ἐπιστήμαις πρὸς τὴν τῶν ἰδεῶν κατασκευὴν προσεχρήσαντο [used the 

sciences in many ways for the establishment of ideas]”. But of course, 

this other work can be the only source for the arguments that Alexander 

quotes. It would, in fact, be very odd if he had used another, unstated, 

source for arguments that are not reproduced in full in the Metaphysics. 

Further, in explaining what sort of arguments Aristotle could have in 

mind when saying that they lead to the ‘third man’, he remarks that the 

last of the arguments quoted by him is an exposition (ἐξήγησις) that is 

to be found in the Περὶ ἰδεῶν. (The passage will be quoted below.) This 

not only confirms that his source is that work but makes it very likely 

that all the arguments quoted in between (except for some of those lead-

ing to the third man, which are attributed to some sophists) come from 

that Aristotelian lost work. 

That Alexander is drawing from some source distinct from Aristotle’s 

Metaphysics, which it is natural to identify with that work, is shown by 

the fact that in this part of his commentary he proceeds differently from 

the rest of the commentary, since he is not trying to offer his own inter-

pretation of what Aristotle means in the passage commented upon, but 

declaredly just adduces the arguments which Aristotle appears to have in 

mind in the relevant passage. He does not, however, proceed in a wholly 

different way, since his purpose is still to clarify the Aristotelian text.10 

It should be added that this much concerns book I of Aristotle’s Περὶ 
ἰδεῶν. It is likely that, for similar reasons, Alexander is drawing from 

the second book as well, to which, as we shall see, he makes an explicit 

reference in 98.21-22 in connection with Aristotle’s criticism of Eudoxus’ 

postulation of Ideas. While this part of Alexander’s commentary is likely 

to depend on the second book, it is hard to say what else could have 

belonged to that book, for there is no other part of his commentary that 

can plausibly be associated with it. 

10 The general principle of interpretation tacitly adopted by Alexander of Aphrodisias 
is that of explaining Aristotle with Aristotle (on the analogy of the well-known principle 
Homeron ex Homerou saphenizein), thus giving attention to all Aristotelian passages 
which appear to be of help in throwing light on the passage to be interpreted. (See Donini 
1995a, p. 107-129.) From this point of view there is no substantial difference between 
drawing from the lost (for us) Περὶ ἰδεῶν and drawing from some text of the extant 
corpus. 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 197

As to Alexander’s procedure, it would seem that, in adducing evi-

dence, his normal practice was to give not literal quotations but sum-

maries in his own words. In any case he does not seem to be always 

quoting literally from the Περὶ ἰδεῶν, since occasionally later terminol-

ogy appears in his exposition (thus in the objection to the argument ‘from 

relatives’ he uses the verbal form ὑφεστάναι and the substantive σχέσις 

which, at least in the sense in which they are used, are posterior to 

 Aristotle, cf. 83.25-26). That Alexander is, at least sometimes, paraphras-

ing, is also betrayed by the fact that he occasionally does not just expound 

the objections to the arguments but attributes them expressly to Aristotle, 

for it is, of course, not to be supposed that the Stagirite would have spo-

ken of himself, like General De Gaulle, in the third person. This happens 

in the following two passages: “φησὶ δὴ τοῦτον τὸν λόγον καὶ τῶν 

φθειρομένων [he says, then, that this argument also establishes that there 

are Ideas even of things that are perishable …]” (82.1), and: “τοῦτον δὴ 

τὸν λόγον φησὶ καὶ τῶν πρός τι ἰδέας κατασκευάζειν [he says, then, 

that this argument establishes that there are Ideas even of relatives]” 

(83.22-23). In fact, it is rather likely that in these passages Alexander is 

recalling what Aristotle had said in the Metaphysics passage he is com-

menting upon. As these passages, however, are well-embedded in the text 

of the Περὶ ἰδεῶν, since they introduce the objections Aristotle made to 

the arguments which were just expounded before, one cannot regard them 

as an aside. So it must be admitted that Alexander proceeds with a certain 

freedom in relation to the text he is using as his source. Still, though he 

sometimes (or perhaps always) paraphrases or summarises, there are no 

strong grounds for supposing that he is unreliable in doing so; however, 

apart from the fact that, of course, there is no sure way of verifying this, 

in some cases (as we shall see) suspicions about his not complete reliabil-

ity do arise. Anyhow his reliability in making excerpts from other works 

of Aristotle when commenting on a given work like the Metaphysics has 

been defended by some scholars.11 

11 See e.g. Wilpert 1940, p. 385-387; cf. also Fine 1993, p. 34.



198 W. LESZL

II. Towards a Reconstruction of Aristotle’s Lost Work 

The question to be asked now is: what is the extension of the work? 

Or, in other words, which parts of Alexander’s commentary on 

Metaphysics I 9 go back to Aristotle’s Περὶ ἰδεῶν? 

An implicit reply to this question is found in recent editions of the 

Περὶ ἰδεῶν, but of course, a justification must be offered.12 Here we have 

to look at the text. Alexander, when starting to comment on the Meta-

physics passage which briefly presents the arguments stated in full in that 

work, i.e. the passage which begins with line 990b8 (though the comment 

is on lines 11-13, and the comment on lines 8-11 comes earlier, in a pas-

sage to be examined below), says what follows: “πλεοναχῶς μὲν ταῖς 

ἐπιστήμαις πρὸς τὴν τῶν ἰδεῶν κατασκευὴν προσεχρήσαντο, ὡς ἐν 

τῷ πρώτῳ Περὶ ἰδεῶν λέγει· ὧν δὲ νῦν μνημονεύειν ἔοικε λόγων, εἰσὶ 
τοιοῦτοι [they used the sciences in many ways (or in more than one way: 

πλεοναχῶς) for the establishment of ideas (εἰς κατασκευὴν τῶν ἰδεῶν 

= to establish that there are ideas)13, as he says in the first book of On 

Ideas. And the arguments he seems to have in mind (or: to recall) here 

are the following]” (79.3-5) The understood subject of the verb in the 

plural must be that of the Metaphysics passage quoted by Alexander 

a little earlier (cf. 76.6-7): “οἱ δὲ τὰς ἰδέας αἰτίας τιθέμενοι [those who 

posit the ideas as causes]” (990a 34), for in what follows this quotation 

he takes up this subject: “αἰτιᾶται τῶν τὰς ἰδέας αἰτίας θεμένων πρῶτον 

μὲν ὅτι … [he accuses (or criticizes) those who posit the ideas as causes 

in the first place (πρῶτον) because …]” (76.8). The objections intro-

duced in the Metaphysics passage which begins with line 990b 8 are 

12 The article by Wilpert quoted in n. 11 offers an edition of the text (cf. Wilpert 1940, 
p. 391-395), with justifications for his reconstruction: this is complemented on some 
points by Wilpert 1949. Wilpert’s contribution is the point of departure for all recent 
research, and his reconstruction is adopted with some limited changes by Ross in his edi-
tion in the Fragmenta selecta and by me in Leszl 1975 (D. Harlfinger, in the critical 
edition of the text included there, followed my indications as to the extension of the text). 
These changes will be pointed out in some of the following notes. Before Wilpert, V. Rose, 
though collecting not only the evidence about the work (see n. 3) but also excerpts from 
Alexander (no. 187-189, p. 149-152, was sceptical about Alexander’s reliability. Both 
Zeller 1921, p. 65 n. 3, and Jaeger 1923, p. 177, regard Alexander as reliably drawing 
from Aristotle’s Περὶ ἰδεῶν, but show no interest in reconstructing and interpreting this 
lost work. 

13 Cf. Metaph. A 9, 990b 9: δείκνυμεν ὅτι ἔστι τὰ εἴδη, cf. also recensio altera.



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 199

clearly regarded by Alexander as a second group of objections directed 

against the same people, to whom the commentator alludes in 78.6-7 and 

10-11, when remarking that they employ arguments “κατασκευαζόντων 

ἰδέας καὶ ὧν οὐ βούλονται λέγειν [which posit Ideas even of things for 

which they did not wish there to be Ideas]”. (To the sense of this remark 

I will come back below.) The implication is that the target of the criticism 

is the same in both the Metaphysics passage and the Περὶ ἰδεῶν. Which 

is this target I will attempt to give a reply to this question at the end of 

this paper, but for the moment I want to point out that Plato, in particular, 

is not named by either Aristotle or Alexander when they mention or 

expound the arguments. On the other hand, Alexander, in commenting 

on lines 990b 8-9, says (in a passage to be quoted below) that what is at 

issue is Plato’s doctrine (δόξα … Πλάτωνος, 78.1-2). 

In what follows this introductory passage, the commentator expounds 

the arguments from the sciences and then gives in succession the remain-

ing arguments (or groups of arguments), following the order in which 

they are mentioned in the Metaphysics, together with Aristotle’s objec-

tions. We thus have: (1) the arguments from the sciences (79.5 - 80.6); 

(2) the ‘one over many’ argument (80.8 - 81.22); (3) the ‘object of 

thought’ argument (81.25 - 82.7); (4) the argument of relatives (82.11 - 

83.30); (5) some arguments introducing the ‘third man’ (83.34 - 85.3). 

There is the complication that the group constituted by (4) and (5) is 

apparently said by Aristotle to be represented by arguments that are 

‘more accurate’ (or ‘more precise’: ἀκριβέστεροι, 990b 15) than the 

group constituted by (1) to (3). It will have to be asked: why?

For the moment I leave out this and other complications and only men-

tion the fact that Alexander adduces more than one argument (or perhaps 

we should say: more than one variant of the argument) introducing the 

‘third man’, some of them in a formulation which is not due to Aristotle 

or which in any case was not to be found in the Περὶ ἰδεῶν. The second 

and the third argument (which are reported from 84.7 to 84.21) are in fact 

expressly attributed to sophists, while the first, attributed to the Peripa-

tetic Eudemus (and is reported from 83.34 to 84.7), is said to be identical 

(ὁ αὐτός, 85.4) with the last expounded (the fourth, from 84.22 to 85.3), 

which is attributed to Aristotle himself. (We shall see, however, that, in 

the case of the first argument, what is thus presented as one argument is 

expounded in two variants with some significant differences.) So, Alex-

ander’s procedure here is somewhat different from the procedure  followed 



200 W. LESZL

in the previous exposition, which apparently was based exclusively on 

the Περὶ ἰδεῶν. (Presumably, it is suggested by the fact that, in 990b 17, 

Aristotle uses the plural: “οἱ δὲ τὸν τρίτον ἄνθρωπον λέγουσιν [other 

arguments state the ‘third man’]”, but only one argument could be found 

in the Περὶ ἰδεῶν.) Anyhow Alexander feels the need to offer some 

clarification about what he is doing, and this is to be found in 85.4-12. 

At the end of this piece, there is the following passage: “τῇ μὲν οὖν 

πρώτῃ τοῦ τρίτου ἀνθρώπου ἐξηγήσει ἄλλοι τε κέχρηνται καὶ Εὔδη-
μος σαφῶς ἐν τοῖς Περὶ λέξεως, τῇ δὲ τελευταίᾳ αὐτὸς ἔν τε τῷ 

πρώτῳ Περὶ ἰδεῶν καὶ ἐν τούτῳ μετ’ ὀλίγον [others have in fact made 

use of the first exposition (ἐξήγησις) of the ‘third man’, and Eudemus 

clearly does so in his work On Diction; he himself <scil. Aristotle> uses 

the last exposition in the first book of On Ideas and also, a little later, in 

the present work]” (85.9-12). The reference at the end of the passage is 

clearly to the work which Alexander is commenting on, i.e. the Meta-

physics. Concerning the reference to the Περὶ ἰδεῶν, there is the annoy-

ing fact that the uncorrected text (of line 11) reads “ἔν τε τῷ τετάρτῳ 

Περὶ ἰδεῶν [in the fourth book of On Ideas]”, but it seems reasonable 

to follow the suggestion, made by various scholars, that the text should 

be corrected, for Alexander had declaredly started with the first book, the 

arguments are given in a continuous succession, and never is any sign 

given that a jump is being made to another book. All the evidence, as we 

have seen, points to the work including no more than two books; the 

extension to four books is in any case unlikely for this kind of work. 

(Perhaps the error is not by a copyist14 but is just a slip by Alexander, 

who in the context is talking about the ‘third man’ argument, and was 

induced to speak of a ‘fourth’ because, in an infinite regress, after the third 

comes the fourth – though, of course, the fourth man and not the fourth 

book.) 

It should be noticed that in this case we can be quite sure that Alex-

ander quotes an argument – or a version of an argument – which was 

found in the Περὶ ἰδεῶν, for he explicitly says that it was found there, 

with the intent of keeping this version distinct from that which was given 

by Eudemus and which apparently is quoted because differing only in 

verbal formulation from the Aristotelian version. Further, Alexander 

14 The confusion between A and Δ is in any case easy, as suggested by Wilpert 1940, 
p. 379, n. 6. 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 201

makes a distinction between the version of the argument as quoted by 

him from the Περὶ ἰδεῶν and the version of the argument as it appears 

in Aristotle’s Metaphysics. It is kept distinct also from the two other 

‘third man’ arguments which, as we have seen, are attributed to the soph-

ists and which for this reason clearly cannot belong to Aristotle’s work, 

though it is hard to understand why Alexander quotes them at all. That 

this part is a sort of excursus even in the commentator’s own eyes is 

suggested by the fact that, in a passage to be quoted below, he refers to 

Aristotle’s version of the argument as the second (evidently after that by 

Eudemus) and not as the fourth. (The apparent error committed by Alex-

ander on this point could rather be taken as a sign that this part of the 

text is a later interpolation.)15 If Alexander is the author, perhaps he 

makes this sort of excursus with the intent of explaining to the reader that 

the ‘third argument’ which Aristotle is mentioning should not be con-

fused with some other arguments which (rather accidentally) had received 

the same denomination.16 

It would seem, then, that Alexander in this part of his commentary 

gives priority to the need he feels to offer a full survey of all possible 

versions of the ‘third man’ argument rather than sticking to giving the 

arguments as they were to be found in the Περὶ ἰδεῶν. In any case, he 

does say that the Aristotelian version is to be found in that work. Now, 

taking this evidence in the strictest way, it only establishes that just one 

argument, that which introduces the ‘third man’, comes from the Περὶ 
ἰδεῶν. But of course, the most plausible view is that this reference to the 

first book of the work is related to the other reference to it at the begin-

ning of the exposition and that this book constitutes the source of all the 

arguments reproduced by the commentator. Hence, we can conclude that 

Alexander has expounded the contents (or some of the contents) of the 

first book, with a clear delimitation of its extension. 

15 As reminded to me by Leone Gazziero, it is a suggestion made by Cherniss 1944, 
Appendix IV (related to p. 290, n. 194), p. 500-502, who adduces some other arguments 
in its favour; he is followed by Ebbesen 1981, I, p. 201-202, who suspects Michael of 
Ephesus.

16 The critical edition of the text by D. Harlfinger includes the part reproducing the 
arguments attributed to the sophists (i.e. 84.7-21) which was omitted in the edition of the 
Περὶ ἰδεῶν provided by Wilpert 1940 and, following him, by W.D. Ross in his Fragmenta 
selecta. As is clear from my comments, however, this passage is quoted for completeness’ 
sake and is not meant to give a fragment of Aristotle’s lost work. 



202 W. LESZL

I shall now make a brief excursus on an issue of some importance. 

Alexander, as we have seen, declares that Aristotle made use of an expo-

sition (ἐξήγησις) of the so-called ‘third man’ argument ‘a little later’ in 

the Metaphysics. If one reads the text down to the end of the first book, 

one does not find any explicit mention of this argument, such as it is to 

be found in 990b 17 (“other arguments state the ‘third man’”, this being, 

we shall see, an unwanted consequence). If however one goes on reading 

the commentary by Alexander, one realizes that he supposes that the 

argument introducing the ‘third man’ is to be found in 991a 2-5. (“καὶ 
εἰ μὲν ταὐτὸ εἶδος τῶν ἰδεῶν καὶ τῶν μετεχόντων, ἔσται τι κοινόν 

[and if the form of the Ideas and of the things that participate in them is 

the same, there will be something common <to these> …]”) In comment-

ing on this passage (cf. 92.30 ff.) Alexander maintains that this is an 

argument which leads to an infinite regress (cf. 93.6), this being in fact 

“τὸ νῦν λεγόμενον ὑπ’ αὐτοῦ, ὃ ἐξηγούμενοι τὸν τρίτον ἄνθρωπον 

δεύτερον ἐθήκαμεν [the second argument we gave in explaining the 

third man]” (i.e. it is the argument introduced in 84.21-27). This is, in 

fact, the argument that Alexander himself had said can be found in Aris-

totle’s Περὶ ἰδεῶν. What has to be remarked is that it seems plausible to 

connect this Metaphysics passage with what immediately precedes, where 

the formulation used (“τὸ ἓν ἐπὶ πολλῶν [the one over many]”, 991a 2) 

suggests that the argument is of the ‘one over many’ type. (Alexander 

himself does not state this in an explicit way, but the use of the formula 

‘over these’ [ἐπὶ τούτοις] in 93.3 suggests that this is also his view.) If 

this is right, the result is that the argument which is said to introduce the 

‘third man’ is just a version of the ‘one over many’ argument. Of course, 

this conclusion is based on Alexander’s testimony, but, as we shall see 

below (in part V of this paper), the explanation that Aristotle himself 

gives of the error involved in the ‘third man’ argument assumes an iden-

tity between this argument and the ‘one over many’ argument. How can 

then Aristotle say (in 990b 15-17) that the second group of arguments, 

i.e. those including the argument which introduces the ‘third man’, is 

composed of ‘more precise’ arguments, when one of these arguments is 

the same ‘one over many’ argument which had already been introduced 

in the first group of arguments, those supposedly less precise? 

This is not the only puzzling thing concerning the reconstruction or 

interpretation of Aristotle’s lost work. After the exposition of what is 

explicitly presented as a ‘one over many’ argument (in 80.8-15)  Alexander 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 203

illustrates Aristotle’s claim (in the Metaphysics passage he comments on) 

that “καὶ τῶν ἀποφάσεων [<there will be Ideas> even of negations]”, 

this being clearly understood as the main objection to which the argument 

is open. This objection, together with the reasons why Ideas of negations 

cannot be admitted, is reported by Alexander in the passage from 80.15 

to 81.10. After this passage (in lines 81.10-20) Alexander, rather unex-

pectedly, adduces a new argument, explicitly attributed to those “οἱ βου-
λόμενοι δεικνύναι ὅτι ἕν τι τὸ κοινῶς κατηγορούμενόν ἐστι πλειόνων 

καὶ τοῦτό ἐστιν ἰδέα [who want to show that what is predicated in com-

mon of many things is some one thing, and that this is an Idea]”, the 

reference being manifestly to the Platonists. The argument appears to be 

formulated in such a way as to avoid Aristotle’s objection, since it starts 

from negations (ἀποφάσεις) not in the sense of negative expressions like 

“not man” (as assumed in that objection) but in the sense of negative 

sentences (like “a man is not white”). Since negative sentences just deny 

what positive sentences affirm, namely that e.g. white is predicated of 

man, no negative expressions are used and thus there is no need to pos-

tulate Ideas of negations (i.e. Ideas corresponding to negative expres-

sions). The other surprise in this part is that, in the brief reply that Alex-

ander apparently attributes to Aristotle (in lines 81.20-22), the main 

objection is purely restated, with a complete misunderstanding of the 

point of the Platonic argument.17 This objection is below the standard of 

the treatment of negations to be found in De interpretatione and other 

Aristotelian works. Given that in the Metaphysics passage the reference 

seems to be to one ‘one over many’ argument, one wonders whether 

Alexander is introducing the argument from a source other than the Περὶ 
ἰδεῶν, as he does in the case of some versions of the argument leading 

to the ‘third man’, in which case the objection to the argument would be 

due to the commentator himself. Certainly, one cannot exclude the alter-

native that the argument comes from our work and that Aristotle is par-

ticularly unfair in his objection to it, by an equivocation on the meaning 

of the Greek ἀποφάσις (either negative expression or negative sentence). 

17 In his contribution to this colloquium (he kindly gave me a copy of the text), 
P.  Crivelli tries to defend the objection, but on the assumption that the Platonists could not 
do without negative expressions. However, the argument itself is intended to get rid of 
these expressions. Whether the Platonists could do without them in general is another 
question. If they could not the objection then is not to the argument in its actual formula-
tion but to what the Platonist had to admit, without making clear that this is so. 



204 W. LESZL

For the moment I will go on with the more tedious task of determining 

what in Alexander’s commentary belongs to Aristotle’s Περὶ ἰδεῶν. In 

what immediately follows the Metaphysics passage in which he mentions 

the arguments expounded in full in his Περὶ ἰδεῶν, Aristotle makes the 

following remark: “ὅλως τε ἀναιροῦσιν οἱ περὶ τῶν εἰδῶν λόγοι ἃ 

μᾶλλον εἶναι βουλόμεθα τοῦ τὰς ἰδέας εἶναι [and in general the argu-

ments for the Ideas destroy those things whose existence we desire more 

with respect to the existence of the Ideas]” (990b 17-19). This is one of 

the passages in this chapter where Aristotle uses the verbal form with an 

understood pronoun ‘we’ which suggests that he continued to include 

himself among the Platonists. It will be seen that Alexander gives some 

importance to this fact. For the moment I would notice that, in the pas-

sage immediately following this remark, Aristotle offers a brief explana-

tion of the incompatibility he is asserting there is between the theory of 

Ideas and the theory of principles. In his commentary on this passage, 

Alexander offers a much more detailed explanation of this incompatibil-

ity. There is the question whether in this part of the commentary he is 

drawing from Aristotle’s Περὶ ἰδεῶν, as was admitted by some scholars, 

including myself at the time of writing my book. As I will point out 

below, the reasons that can be offered in favour of this suggestion are not 

compelling, because they unnecessarily assume that Alexander is not just 

offering his comments but drawing from some source. 

In the Metaphysics there follows a rather long passage (from 990b 22 

to 991a 8) in which Aristotle asserts that, while the Platonists have rea-

sons for postulating Ideas not only of substances but of many other 

things, there are also reasons (which he seems to regard as stronger) for 

postulating Ideas only of substances. Hence this passage concerns the 

issue of the extension of the world of Ideas. And this issue is clearly 

relevant to what is to be found in the Περὶ ἰδεῶν, for one main objection 

there to the arguments which serve to establish the Ideas is that they have 

the undesirable consequence of introducing Ideas which were not admit-

ted by the Platonists. It has to be asked, of course, if what we obtain, 

once all these other Ideas are excluded, are only Ideas of substances, 

according to Aristotle’s suggestion in this Metaphysics passage. 

For the moment I shall leave this other issue unsettled, just remarking 

that in his commentary on this Metaphysics passage Alexander not only 

does not make any explicit reference to the Περὶ ἰδεῶν, but (contrary to 

what happens with the previous passage) does not seem to draw from any 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 205

special source of information: his commentary is just what it is normally 

expected to be like. 

After this long passage, there is a change of point of view in the dis-

cussion, which is introduced by Aristotle with the following words: 

“πάντων δὲ μάλιστα διαπορήσειεν ἄν τις τί ποτε συμβάλλεται τὰ εἴδη 

τοῖς ἀϊδίοις τῶν αἰσθητῶν ἢ τοῖς γιγνομένοις καὶ φθειρομένοις [but 

above all one might raise this difficulty: what do the Ideas contribute to 

sensible things, either to those that are eternal or to those that come to be 

and perish?]” (991a 8-10). Aristotle then makes it clear that the difficulty 

concerns the contribution the Ideas make either to explaining change in 

the physical world (since they are not the causes of any such change) or 

to rendering sensible things accessible to knowledge (ἐπιστήμη). He 

goes on to suggest that the difficulty is insuperable whether one assumes 

that the Ideas are not in sensible things, i.e. that they are separated, or 

that they are in sensible things. On this second assumption one could 

indeed think that the Ideas are causes, just as whiteness is a cause when 

it is blended in the white thing. “ἀλλ’ οὗτος μὲν ὁ λόγος λίαν εὐκίνη-
τος, ὃν Ἀναξαγόρας μὲν πρῶτος Εὔδοξος δ’ ὕστερον καὶ ἄλλοι τινὲς 

ἔλεγον (ῥᾴδιον γὰρ συναγαγεῖν πολλὰ καὶ ἀδύνατα πρὸς τὴν τοιαύτην 

δόξαν) [but – he adds – this argument, first used by Anaxagoras and then 

by Eudoxus and some others, is very easily upset; for it is easy to collect 

many impossibilities against such a view]” (991a 16-19; for the sense of 

the last words see Alexander’s comment quoted below). In what follows 

Aristotle does not say in any way which are the objections that have the 

effect of upsetting the argument he is discussing, for he moves on to 

another issue. It is Alexander who in his commentary gives us this infor-

mation, evidently drawing from some source unavailable to the modern 

reader of the Metaphysics. Hence, we must have a look at this part of his 

commentary.

Alexander introduces this part with the following words: “ὅτι δὲ μὴ 

ὡς Εὔδοξος ἡγεῖτο καὶ ἄλλοι τινὲς μίξει τῶν ἰδεῶν τὰ ἄλλα, ῥᾴδιόν 

φησιν εἶναι συναγαγεῖν πολλὰ καὶ ἀδύνατα ἑπόμενα τῇ δόξῃ τῇδε. 

εἴη δ’ ἂν τοιαῦτα [but <to prove> that the other things do not exist by 

an admixture of the Ideas, as Eudoxus and some others thought, it is easy, 

he says, to assemble many impossible consequences of this opinion; and 

they would be as follows]” (97.27-30). He then goes on to expound these 

impossible consequences, for instance that the Ideas would be bodies, 

‘σωμάτων γὰρ ἡ μῖξις (for a mixture is of bodies)’. I shall not here 



206 W. LESZL

 discuss this part, but only want to point out that the commentator drops 

the association between Eudoxus and Anaxagoras to be found in the 

Metaphysics passage, on the basis of the consideration (made explicit in 

the previous part of his commentary, cf. 97.12 ff.) that it is only Eudoxus 

who postulated Ideas and admitted there is a mixture of them and sensi-

ble things, while Anaxagoras spoke of mixture in the case of physical 

bodies (this view being open to other objections, which are in fact to be 

found in Physics I 4, as Alexander points out). That Aristotle himself is 

much inclined to adopt the easy-going procedure of associating thinkers 

whose overall views are very distant (for instance Democritus and 

 Xenocrates) is something that is known to anyone familiar with his 

works. Thus Alexander’s tacit correction of Aristotle’s assertion does not 

deserve criticism and is not a reason for doubting that he is drawing 

objections that concern Eudoxus exclusively from some source, if this is 

what he does. But that this is what he does is suggested by what Alex-

ander says at the conclusion of this passage. 

I quote: “καὶ ὅσα ἄλλα ἐν τῷ δευτέρῳ Περὶ ἰδεῶν τὴν δόξαν ταύ-
την ἐξετάζων ἔδειξεν ἄτοπα ἔχουσαν. διὰ τοῦτο γὰρ εἶπε τὸ ῥᾴδιον 

γὰρ συναγαγεῖν πολλὰ καὶ ἀδύνατα πρὸς τὴν δόξαν ταύτην. ἐκεῖ γὰρ 

συνῆκται [and there are all the other absurd consequences contained in 

this opinion that Aristotle pointed out in the second book of On Ideas. 

This is why he says here, ‘It is easy to assemble many impossible con-

sequences of this opinion’, for they have been assembled there]” (98.21-

24). Even in this passage Alexander does not strictly say that he is quot-

ing from the Περὶ ἰδεῶν, but he does say that the objections were 

contained in the second book of that work, so that this must evidently be 

the source he draws from.18 The fact that we can be pretty sure, in this 

case, that he is quoting from that work tends to confirm the hypothesis 

that he is quoting from that work also when giving the arguments that 

must belong to its first book. 

It should be recalled that for each argument or group of arguments in 

favour of the existence of Ideas there follow some objections reflecting 

Aristotle’s own position. From Aristotle’s presentation in the relevant 

Metaphysics passage (i.e. A 9, 990b 8-17 quoted below) it is sufficiently 

18 Wilpert 1940, in spite of his recognition that the passage contains a reference to the 
Περὶ ἰδεῶν, does not reproduce 97.27 - 98.24 (= fr. 189 Rose) in his edition, without 
adducing any clear motivation, while Ross includes it as fr. 5 in his Fragmenta selecta; 
it is included in Harlfinger’s edition. 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 207

clear that he has in mind those objections and not just the arguments, 

since he claims that the arguments, of which he offers a list, fail to obtain 

the result for which they are formulated. The objections, as expounded 

by Alexander, immediately follow the arguments, with no significant 

variations of style, and are clearly calibrated on the arguments them-

selves. Thus there is no reason to doubt that this part of the Alexandrian 

text also comes from the Περὶ ἰδεῶν.19 

At this point it is convenient to take a step back. I left the question 

open whether the objections that Alexander gives as showing the incom-

patibility between the theory of Ideas and the theory of Principles have 

their source in the Περὶ ἰδεῶν. So we should consider if there are reasons 

for supposing that this is the case. I quote the passage by Alexander 

which introduces this part of his commentary and which comments on 

990b 17-19 (quoted above): “μᾶλλον μὲν καὶ μάλιστα βούλονται τὰς 

ἀρχὰς εἶναι· αἱ γὰρ ἀρχαὶ αὐτοῖς καὶ αὐτῶν τῶν ἰδεῶν εἰσιν ἀρχαί. 
ἀρχαὶ δέ εἰσι τό τε ἓν καὶ ἡ ἀόριστος δυάς, ὡς πρὸ ὀλίγου τε εἴρηκε 

καὶ ἱστόρηκεν αὐτὸς ἐν τοῖς Περὶ τἀγαθοῦ· ἀλλὰ καὶ τοῦ ἀριθμοῦ 

ἀρχαὶ αὗται κατ’ αὐτούς [what they <scil. the Platonists> desire more, 

and desire above all else, is that the principles should exist; for the prin-

ciples are, for them, also the principles of the Ideas themselves. These 

principles are the One and the indefinite dyad, as Aristotle said a little 

earlier and as he reported in his On the Good; moreover, these are 

according to them principles of number as well]” (85.15-18). This pas-

sage clearly explains the assertion by Aristotle that the Platonists gave 

some priority to the principles with respect to the Ideas, so that if the 

arguments which serve to establish the Ideas are damaging for the pos-

tulation of the principles, this becomes a reason for admitting that they 

cannot be cogent. In what follows, Alexander develops the short explana-

tion that Aristotle gives, in 990b 19-22, for asserting that there is this 

incompatibility between the two theories. 

It can be seen that in the passage just quoted there is no reference to 

the Περὶ ἰδεῶν. Instead, there is a reference to the Περὶ τἀγαθοῦ, 

but this reference is clearly on the same level as the reference to what 

19 See also Wilpert 1940, p. 382. It should be noticed that Wilpert in his edition of the 
text there given omits the objection to the argument from the object of thought, i.e. 82.1-7, 
but in Wilpert 1949, p. 72, n. 85, recognizes that this omission was an error. In his Frag-
menta Selecta, p. 124, Ross still omits the passage, evidently unaware of the correction. 
The passage of course is included in Harlfinger’s edition. 



208 W. LESZL

 Aristotle had said on the principles “a little earlier”. (The reference must 

be to Metaphysics A 6, 987b 18 ff.) Hence the fact that Alexander is only 

referring to the Περὶ τἀγαθοῦ is not in itself a strong reason for suppos-

ing that this is his source, though it cannot be excluded that this is, in 

fact, his source. Assuming that the commentator is drawing from some 

source, there are three reasons for supposing that his source is the Περὶ 
ἰδεῶν: (1) it is more economical to suppose that he is always using the 

same source; (2) since the reference to the theory of the principles has 

the effect of showing that the arguments used to establish the Ideas do 

not obtain this result20, it is plausible to suppose that they were intro-

duced in our work; (3) the division of the work into two books, whether 

due to Aristotle himself or not, has some justification if there has been 

a change of topic. (But this third reason is weakened by the fact that 

Eudoxus’ position is discussed in book II and this has no connection with 

the theory of Principles). These reasons, though certainly not decisive, 

carry some weight, and they were those that induced me (following other 

scholars)21 to insert the passage from Alexander’s commentary in an edi-

tion of the Περὶ ἰδεῶν, as I did in my book 40 years ago. However the 

very assumption that the commentator is drawing from some source can 

be questioned. He proceeds in accordance with his purpose of clarifying 

the Aristotelian text, expounding it in the light of what can be gathered 

from passages belonging to available works (there is an explicit refer-

ence, even if the only one, to a passage of the Nicomachean Ethics), no 

doubt also making some rather speculative inferences, but not so far-

fetched that we have to think their source is a lost work. Thus, it has to 

be concluded that the relevant passage of Alexander’s commentary (i.e. 

85.15 - 86.24) very likely does not come from the Περὶ ἰδεῶν. 

20 See how Alexander introduces this passage: “ταύτας δή φησι τὰς ἀρχὰς τοὺς 
λόγους τούτους τοὺς κατασκευάζοντας τὰς ἰδέας ἀναιρεῖν· ἀναιρουμένων δὲ τούτων 
ἀναιρεθήσεται καὶ τὰ μετὰ τὰς ἀρχάς, εἴ γε ταῦτα ἐκ τῶν ἀρχῶν, ὥστε καὶ αἱ ἰδέαι 
[now these arguments, he says, that establish the Ideas destroy these principles; but if the 
principles are destroyed, the things after the principles will also be destroyed, on the sup-
position that they come from the principles, so that the Ideas too will be destroyed]” 
(85.18-21) 

21 The passage (85.20-88.2) is included by both Wilpert and Ross (as part of fr. 4) in 
their editions. Fine 1993 reproduces Harlfinger’s edition (on p. 2-11) accompanied by her 
translation (on p. 13-19); she omits the part that is to be attributed to book II, apparently 
however not because she has reservations on this point (in her preface, p. vii, she makes 
an allusion to these contents and associates them with book II of the work) but because 
she regards this part as having no genuine philosophical interest. 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 209

There is a group of arguments, quoted by Alexander in 78.13-18, 

which illustrate how arguments could be inconclusive in the sense of 

being wholly false or invalid. (The passage is given below in translation 

when quoting his comment on the introductory passage of Metaph. A 9, 

990b 8.) This text is omitted by both Wilpert and Ross in their editions, 

but the former scholar came to think it derives from the Περὶ ἰδεῶν in 

Wilpert 1949 (cf. p. 48 and n. 55); it was included among the dubia in 

the Harlfinger edition (p. 38). I am now more inclined to exclude that the 

passage comes from the Περὶ ἰδεῶν. Aristotle makes no mention of these 

arguments in the Metaphysics, nor does Alexander suggest (even indi-

rectly) that they come from that work. They appear in a fuller and more 

systematic way in the later commentary by Asclepius (cf. 71.29 ff.) who, 

as already remarked, does not appear to have direct access to Aristotle’s 

lost work, hence must be drawing them from another source. Their rapid 

mention by Alexander is surprising if they came from the Περὶ ἰδεῶν. 

Similar to this is another group of arguments quoted by Alexander in 

88.20-89.7. This passage is included by both Wilpert and Ross in their 

editions (cf. p. 395 and p. 128 respectively); it was included among the 

dubia in the Harlfinger edition (cf. p. 38). It belongs to a context in which 

the commentator is explaining why Aristotle (in A 9, 990b 22 ff.) 

observes that “κατὰ μὲν τὴν ὑπόληψιν καθ’ ἣν εἶναί φαμεν τὰς ἰδέας 

οὐ μόνον τῶν οὐσιῶν ἔσται εἴδη ἀλλὰ πολλῶν καὶ ἑτέρων [according 

to the supposition by which we say that the Ideas exist, there will be 

Forms not only of substances but of many other things as well]”. Alex-

ander first recalls some of the arguments from the Περὶ ἰδεῶν, namely 

the object of thought argument and the arguments from the sciences. 

Next, he mentions Ideas of the virtues, the ‘one over many’ argument, 

“ὁ τῶν τεταγμένως γινομένων αἰτίαν λέγων τὸ πρὸς ἑστὼς γίνεσθαί 
τι παράδειγμα [the argument that says that the reason things come to be 

in an orderly way is that they come to be by reference to a fixed model]”, 

and a final argument having to do with truth and hard to understand. He 

usually does so in order to show that the Platonists adopt arguments or 

conceptions according to which they are induced to postulate Ideas of 

entities which are not substantial – a postulation that according to Aris-

totle puts them in a difficult position. The passage in question includes 

the last two arguments mentioned by Alexander. Clearly, these last two 

arguments cannot be isolated from the rest. Yet the whole is a rather 

mixed bag, put together just for the mentioned purpose, hence reference 



210 W. LESZL

is made to arguments previously introduced, including those which we 

know come from the Περὶ ἰδεῶν. Though it cannot wholly be excluded 

that the rest as well comes from that work, it seems more likely that the 

commentator is exploiting a repertoire of arguments he had at hand, just 

as he must have done in the other passage considered above. 

A final question: Is a faithful and complete reconstruction of Aris-

totle’s lost Περὶ ἰδεῶν possible? 

The following is the final question to be asked concerning the recon-

struction of Aristotle’s lost work: is the relevant Metaphysics passage 

just a faithful mirror of what is to be found in that work, or is Alexander 

picking up, from a wider collection of arguments contained in that work, 

those which serve to illustrate the arguments mentioned in that passage 

It seems that the second alternative is more likely. In the first place, 

Alexander manifestly had not the purpose (unlike Simplicius a good deal 

later, in quoting certain passages of the Presocratics) to make Aristotle’s 

work available to his readers, for probably the work in his times was still 

(relatively) easily available. His purpose was simply to make the Aristo-

telian passage he comments on understandable to his readers, by quoting 

precisely those arguments (no less and no more) which are mentioned by 

Aristotle. There is a change in his way of commenting, in that he offers 

excerpts and paraphrases, but only a partial change, for his aim remains 

the intelligibility of the Aristotelian text he is commenting on (see above, 

n. 10). In the second place, it is rather clear that Aristotle in that Meta-

physics passage adopts some divisions of the arguments in groups which 

were not present in the Περὶ ἰδεῶν, for Alexander was not able to find 

them there. This conclusion is suggested by the fact that the commentator 

runs into trouble when he tries to explain those divisions: if they had 

been present in the Περὶ ἰδεῶν, probably their meaning would have been 

clear to him. (It is indeed conceivable, but not very likely, that those 

divisions were present without any explanation or anything in the context 

that made their meaning clear.) Thus it is quite possible that the order 

and the number of the arguments were quite different in the lost work. 

In the third place Aristotle perhaps had in mind arguments which were 

not to be found exclusively in the Περὶ ἰδεῶν, since he speaks in the 

plural of arguments of relatives and of arguments leading to the ‘third 

man’, but Alexander apparently could only find one argument of relatives 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 211

and one argument leading to the ‘third man’, in this particular instance 

he was induced to quote under that denomination arguments from other 

sources. It appears, then, that from this point of view Aristotle’s work is 

lost forever unless by a near miraculous chance some papyrus reproduc-

ing it is found in Egypt or elsewhere. 

The second point I have just made requires some attention, so I quote 

the Metaphysics passage: 

Aristotelis Metapysica A 9, 990b 8-17: “ἔτι δὲ καθ’ οὓς τρόπους δείκνυ-
μεν ὅτι ἔστι τὰ εἴδη, κατ’ οὐθένα φαίνεται τούτων· ἐξ ἐνίων μὲν γὰρ οὐκ 
ἀνάγκη γίγνεσθαι συλλογισμόν, ἐξ ἐνίων δὲ καὶ οὐχ ὧν οἰόμεθα τούτων 
εἴδη γίγνεται. κατά τε γὰρ τοὺς λόγους τοὺς ἐκ τῶν ἐπιστημῶν εἴδη 
ἔσται πάντων ὅσων ἐπιστῆμαι εἰσί, καὶ κατὰ τὸ ἓν ἐπὶ πολλῶν καὶ τῶν 
ἀποφάσεων, κατὰ δὲ τὸ νοεῖν τι φθαρέντος τῶν φθαρτῶν· φάντασμα γάρ 
τι τούτων ἔστιν. ἔτι δὲ οἱ ἀκριβέστεροι τῶν λόγων οἱ μὲν τῶν πρός τι 
ποιοῦσιν ἰδέας, ὧν οὔ φαμεν εἶναι καθ’ αὑτὸ γένος, οἱ δὲ τὸν τρίτον 
ἄνθρωπον λέγουσιν [further (ἔτι), of the ways in which we demonstrate 
that the Ideas exist, none appears <to achieve this result>; for from some 
a syllogism is not necessarily generated, and from some Ideas are generated 
even of things of which we think there are no Ideas. For (1) according to 
the arguments from the sciences there will be Ideas of all the things of 
which there are sciences; (2) and according to the ‘one over many’<argument> 
there will be Ideas even of negations; (3) and according to <the argument 
that> there is something to be thought of even when the thing has perished, 
there will be Ideas of perishable things. Further (ἔτι), as to the more accu-
rate arguments (οἱ ἀκριβέστεροι τῶν λόγων)22, (4) some produce Ideas of 
relatives, of which we say there is no genus existing by itself, (5) and others 
state the ‘third man’]”. 

From the first part of this passage one gets the impression that  Aristotle 

is adopting a distinction between two types of arguments: arguments that 

are not conclusive, and arguments that establish the existence of Ideas 

which are unwanted. These arguments, it would seem, must be kept dis-

tinct, for they are presented as distinct and the arguments of the second 

22 Some MSS of the Metaphysics have the superlative ἀκριβέστατοι (“as to the most 
accurate arguments”) instead of the comparative, and this reading is adopted by 
O.  Primavesi in his edition of the text of book A included as a supplement to Steel 2012, 
p. 502. I stick to the other reading, but the general sense of the passage does not change, 
except in suggesting that all the arguments are accurate, and that some are preeminently 
so. The comparative could also be taken in the sense of the ‘too accurate arguments’, 
evidently giving a depreciative tenor to ἀκριβές (see infra for this), but nothing in the 
texts to be considered suggests that this is the sense. 



212 W. LESZL

type should be regarded as conclusive, since they do establish something, 

though they establish something that is unwanted. 

Now Alexander does discuss this distinction, but he clearly is in some 

difficulty, for he first advances a suggestion, then he advances another 

suggestion, which is a revision of the former. Finally he comes back to 

the first suggestion, but presenting it with some modifications. His uncer-

tainty extends to the question as to what Aristotle intends to say when he 

claims that ‘from some a syllogism is not necessarily generated’. Does 

he intend to say that the syllogism is not conclusive at all, i.e. that for 

some reason it is invalid, or does he intend to say that the syllogism does 

not prove what it is intended to prove (namely the existence of Ideas) but 

proves something else? Clearly, this uncertainty is not on a secondary 

question. 

The final part of the quoted passage introduces another distinction, that 

between ‘more accurate arguments’ and those that, by implication, are less 

accurate, with the apparent suggestion that those which follow are more 

accurate, so that the previous ones are less accurate. Here again Alexan-

der attempts an explanation, and here again he runs into trouble, as we 

shall see. 

Coming back to the first distinction, Alexander does not discuss it as 

such in a direct way, but makes a comment on the introductory passage 

(“of the ways in which we demonstrate that the Ideas exist, none appears 

<to achieve this result>” [990b 8]), as follows: 

Alexandri Aphrodisiensis in Aristotelis Metaphysica commentaria, 78.1-25: 
“τὸ δείκνυμεν δηλωτικόν ἐστι τοῦ ὡς πρὸς οἰκείαν δόξαν λέγειν αὐτόν, 
λέγοντα τὰ Πλάτωνος· οὐ γὰρ ὡς ἀλλοτρίοις ἀντιλέγων λόγοις καὶ δόγ-
μασιν, ἀλλ’ ὡς οἰκείαν δόξαν βασανίζων τε καὶ ἐξετάζων, οὕτως ποι-
εῖται τὴν ἀντιλογίαν τῆς τοῦ ἀληθοῦς εὑρέσεως χάριν. πειρᾶται δὲ 
δεικνύναι ὅτι οὐδεὶς τῶν λόγων τῶν εἰς κατασκευὴν τῶν ἰδεῶν φερομέ-
νων εἶναι δείκνυσιν ἰδέας. οἱ μὲν γὰρ αὐτῶν οὔτε συλλογίζονται οὔτε 
συνάγουσι τὸ προκείμενον, πρὸς τῷ καὶ ὧν μὴ βούλονται ἰδέας εἶναι, 
καὶ τούτων τίθεσθαι· οἱ δὲ καὶ δοκοῦντες συλλογίζεσθαί τι περὶ ἰδεῶν 
οὐκ ἐκφεύγουσι τῶν ὧν οὐ βούλονται εἶναι ἰδέας, καὶ τούτων κατασκευ-
άζειν· οὐ γὰρ ὡς ἄλλων πάντῃ ὄντων τῶν ἀσυλλογίστως ἐρωτωμένων, 
ἄλλων δὲ τῶν κατασκευαζόντων ἰδέας καὶ ὧν οὐ βούλονται λέγειν, 
ἀλλ’ ὅτι τῶν αὐτῶν λόγων οἱ μὲν κατ’ ἄμφω ἡμάρτηνται, οἱ δὲ πάντως 
καθ’ ἕτερον. ἤ τινας τῶν λεγομένων λόγων ὑπ’ αὐτῶν ὡς τέλειον ψευ-
δεῖς καὶ μηδὲν δεικνύντας αἰτιᾶται, οἷος εἴη ἂν ὁ λέγων, εἰ ἔστι τι τἀλη-
θές, εἴη ἂν τὰ εἴδη· τῶν γὰρ ἐνταῦθα οὐδὲν ἀληθές· καὶ εἰ μνήμη ἔστιν, 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 213

ἔστι τὰ εἴδη· ἡ γὰρ μνήμη τοῦ μένοντος· καὶ ὁ τὸν ἀριθμὸν ὄντος εἶναι 
λέγων, ταῦτα δὲ οὐκ ὄντα· εἰ δέ, τῶν εἰδῶν· ἔστιν ἄρα τὰ εἴδη· ὁμοίως 
καὶ ὁ τοὺς ὁρισμοὺς τῶν ὄντων εἶναι λέγων, τούτων δὲ μηδὲν εἶναι. οἱ 
δὲ τοιοῦτοι λόγοι ψευδεῖς τε καὶ τὸ δέον οὐδὲν δεικνύντες. διὸ τῶν μὲν 
τοιούτων οὐδενὸς μνημονεύει νῦν, εὐθύνει δέ τινας τῶν δοκούντων τι 
δεικνύναι, καὶ πρῶτόν γε τὸν ἀπὸ τῶν ἐπιστημῶν τὰς ἰδέας κατασκευά-
ζοντα. εἰ δὲ αὐτοὶ οἱ λόγοι οἱ ὑπὲρ αὐτῶν λεγόμενοι εἰς κατασκευὴν τῶν 
ἰδεῶν εἰσι τοιοῦτοι ὡς ἢ μὴ συλλογίζεσθαι τὸ προκείμενον ἢ ἄλλων 
τινῶν ἰδέας εἰσάγειν καὶ μὴ ὧν βούλονται, οὐδὲν ἔξωθεν ἄλλων δεῖ 
λόγων, ἀλλ’ αὔταρκες πρὸς ἀναίρεσιν τοῦ δόγματος τὸ τὴν ἀσθένειαν 
δεῖξαι τῶν λεγομένων [the words ‘we demonstrate’ show that in stating 
the doctrine of Plato, Aristotle is speaking as if in reference to a doctrine of 
his own; for it is not as one opposing another’s arguments and doctrines, 
but as one testing and examining his own doctrine, that he elaborates his 
dispute in order to discover the truth. He attempts to show that none of the 
arguments adduced to establish the Ideas demonstrates that there are Ideas. 
For some of them neither are conclusive (οὔτε συλλογίζονται) nor intro-
duce what is <their> proposed result (τὸ προκείμενον), in addition to the 
fact that they posit Ideas even of things for which they <scil. the Platonists> 
did not wish there to be Ideas; and others, although they seem (δοκοῦντες) 
to prove something (οὔτε συλλογίζεσθαί τι) about the Ideas, do not escape 
the charge of establishing Ideas even of things for which they did not wish 
there to be Ideas. For the case is not that some of these arguments are stated 
in a completely non-conclusive way (ἀσυλλογίστως), while others establish 
Ideas even of things for which they do not wish to say there are Ideas, but 
that some of the arguments fail in both these respects and others fail, at any 
rate, in one or other of them. – Or else Aristotle is charging that some of 
the arguments stated by them are totally false and demonstrate nothing, such 
as would be the one that says: if there is anything true, the Forms must 
exist, for none of the things in this world is true. And: if there is memory, 
there are Forms, for memory is of that which is permanent. And the one 
that says: number is of being (ὄντος), but the things here below are not 
beings (ὄντα); but if that is so, <number is> of the Forms; therefore the 
Forms exist. And similarly the one saying that definitions are of things that 
are, but that none of the things here below is. But arguments such as these 
are false and do not at all demonstrate what should be demonstrated. For 
this reason Aristotle does not, at this time, mention any argument of this 
sort, but censures some of the arguments that seem to demonstrate some-
thing, and first the one that attempts to establish Ideas from the sciences. If 
the very arguments stated by them to establish the Ideas are such that they 
either do not prove what they set out to prove (τὸ προκείμενον), or bring 
in Ideas of certain other things and not of those they wish, there is no need 
for other arguments from another source, but to have shown the weakness 
of what they say suffices in itself to destroy the doctrine <of the Ideas>]”. 



214 W. LESZL

From this (rather lengthy) passage it is difficult to avoid the impression 

that Alexander finds no light in the Περὶ ἰδεῶν on the distinction Aris-

totle makes in the Metaphysics passage but is obliged to do some guess-

work. But at least he is explicit in suggesting that the arguments con-

tained in that work are not of the type he exemplifies as being ‘false’ (or 

‘totally false’) and as ‘not at all demonstrating what should be demon-

strated’ (or as ‘demonstrating nothing’). How, more positively, he regards 

the arguments is hard to understand. He uses formulations suggesting that 

they have the appearance of being conclusive, but this suggestion is com-

patible with both the view that they are not conclusive at all (in which 

case one cannot see how they can be kept distinct from those which are 

‘totally false’) and the view that they do not establish what they were 

meant to establish (to demonstrate τὸ προκείμενον). One gets the 

impression that he wavers between these two views. This uncertainty 

extends to the distinction between two main types of arguments, for it 

would seem that they are all regarded as introducing Ideas for which the 

Platonists did not wish there to be Ideas, while differing in another way 

(as I have just said, the meaning of this distinction is unclear, as is the 

issue of whether saying that they are not conclusive and saying that they 

do not introduce their proposed result is saying the same thing or not). 

I come now to the second distinction, that between more accurate argu-

ments and less accurate arguments. Clearly, if the more accurate argu-

ments are those mentioned in the passage introducing this description, 

they must include not only those which are said to “produce Ideas of 

relatives” but also those which are said to “state the ‘third man’” (what-

ever the meaning of this formula). But Alexander, when he attempts to 

explain the distinction Aristotle has in mind, does so in connection with 

the argument of relatives and does not try in any way to extend his expla-

nation to the argument (or arguments) introducing the ‘third man’. He 

only remarks, in 85.6-8, in connection with that other argument, that 

Aristotle refuted both these arguments, although they “appear to be more 

accurate (τοὺς δοκοῦντας ἀκριβεστέρους εἶναι λόγους)”, without 

explaining why the argument which introduces the ‘third man’ should 

appear to be more accurate. In fact, his very presentation of the argu-

ments in this way – as appearing to be more accurate – shows that he 

has no certainty as to why Aristotle regarded them as more accurate. So 

this reservation of his, and his failure to extend the distinction to the 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 215

argument introducing the ‘third man’, show that Alexander is at a loss 

about Aristotle’s reason for adopting it. 

This impression is confirmed by the way in which he attempts to 

explain Aristotle’s description of the argument of relatives as ‘more accu-

rate’. That it is Alexander who is offering this explanation and not 

 Aristotle himself is suggested by the facts that the explanation is not very 

convincing, that the passage includes a later word, which cannot have 

been used by Aristotle (χαρακτηριστικόν, 83.21), and that (as already 

pointed out by Wilpert)23 an expression of the type “it seems that 

(δοκεῖ)” is introduced three times, a fact which betrays an uncertainty 

to be expected from Alexander and not from Aristotle. I quote the 

 passage: 

Alexandri Aphrodisiensis in Aristotelis Metaphysica commentaria, 83.17-
22: “εἷς μὲν οὖν οὗτος λόγος ὁ καὶ τῶν πρός τι κατασκευάζων ἰδέας, 
δοκῶν ἐπιμελέστερον καὶ ἀκριβέστερον καὶ προσεχέστερον ἅπτεσθαι 
τῆς δείξεως τῶν ἰδεῶν. οὐδὲ γὰρ τὸ κοινὸν εἶναί τι παρὰ τὰ καθ’ ἕκαστα 
ἁπλῶς οὗτος ὁ λόγος δοκεῖ δεικνύναι, ὥσπερ οἱ πρὸ αὐτοῦ, ἀλλὰ τὸ 
παράδειγμά τι εἶναι τῶν ἐνταῦθα ὄντων κυρίως ὄν· τοῦτο γὰρ χαρακτη-
ριστικὸν εἶναι δοκεῖ τῶν ἰδεῶν μάλιστα [this, then, is the one argument 
that establishes that there are ideas even of relatives. It seems more carefully 
and more accurately and more directly to aim at the proof of the Ideas. For 
this argument does not, like the ones before it, seem to prove simply that 
there is some common thing besides the particulars, but rather <it seems to 
prove> that there is some paradigm of the things here which is in the proper 
sense. For this seems to be especially characteristic of the Ideas]”. 

This passage is taken as coming from Aristotle’s Περὶ ἰδεῶν by Gail 

Fine, who thinks it shows that this second group of arguments is kept 

distinct from the first because they are valid arguments but have the 

defect of introducing ideas that should not be admitted. (That they are 

valid arguments is claimed by her in her book on p. 157-58.) This is 

a suggestion that, apart from the formal considerations already adduced, 

meets more than one difficulty from the point of view of contents. The 

first difficulty is that the explanation only applies to the present argu-

ment, not to the argument introducing the ‘third man’, for this is just 

a version of the ‘one over many’ argument. Fine attempts to meet this 

difficulty by trying to show that in fact this version of the ‘one over 

23 Cf. Wilpert 1940, p. 383, and Wilpert 1949, p. 41. 



216 W. LESZL

many’ argument is ‘more accurate’ than the version introduced previ-

ously in the Περὶ ἰδεῶν. (She calls this ‘the accurate one over many 

argument’, this being the title of ch. 14 of her book.) Within the limits 

of this presentation of the work I cannot discuss her reasons for showing 

that there is this difference, but can only point out that it is difficult to 

escape the impression that she is propounding an ad hoc hypothesis in 

order to save her interpretation.24 The second difficulty is that, by saying 

that the Idea constitutes a paradigm, it is not excluded that the Idea also 

be a ‘one over many’ and, on this ground, replaceable by the Aristotelian 

universal. The third difficulty is that the notion of the Idea as a paradigm 

was already introduced in one of the arguments from the sciences, but 

did not prevent Aristotle from refuting them in the usual way. (It was 

introduced in the first argument, cf. 79.7). Here again Fine tries to show 

that the use of this notion in this context is not equivalent to its use in 

the argument from relatives; but here again, it is difficult to escape the 

impression that she is propounding an ad hoc hypothesis in order to save 

her interpretation. One could point out that the notion of a paradigm is 

more naturally suggested by the consideration of the way of operating of 

the sciences, when these ‘sciences’ are represented by disciplines which 

produced artifacts, for Plato is explicit in suggesting that the artisan oper-

ates by taking an Idea as his model. It is less obvious that empirical 

instances of equality require not simply a reference to the Idea of equal-

ity, but to it taken as constituting their paradigm. The fourth and final 

difficulty is that the argument in question, in so far as it introduces Ideas 

of relatives, which are not admitted by the Platonists, is as defective as 

the other ones and defective in the same way. I think we should conclude 

that the passage is an attempt by Alexander to make sense of Aristotle’s 

distinction – an attempt which is not very successful. 

III. A general survey of the arguments 

At this point it is not superfluous, I think, to offer a survey of the 

descriptions or titles that are given for the various arguments, to see 

whether they are all appropriate to show what kind of argument each of 

them is. I shall also offer a summary analysis of the arguments, but only 

24 An ample refutation of her hypothesis is to be found in Gazziero 2008, chapter 3. 
A brief refutation is anyhow given below, part V. 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 217

in so far as this is useful to the coming discussion of whether a general 

classification of the arguments can be given and of whether we can detect 

a general line in Aristotle’s objections. 

The description: ‘arguments from the sciences’ (which is compatible 

with: ‘argument from the sciences’ [in general or as a group], and with: 

‘argument from some science’) is adopted in the Metaphysics, while 

Alexander (it is not clear whether on his own or drawing from the Περὶ 
ἰδεῶν) speaks of ‘they <scil. the Platonists> using the sciences to estab-

lish the Ideas’ (cf. 79.3-4, quoted above). In this case, the argument is 

described from its starting point: on the assumption that a certain science 

(in the wide sense of ἐπιστήμη: e.g. geometry or medicine,25 to adopt 

the examples actually given in that work) exists, there must exist appro-

priate objects for it to be the science of (or to be known), and these, it is 

maintained, can only be the Platonic Ideas. In other words, only the Pla-

tonic Idea satisfies the requirements for an object to be the object of 

scientific knowledge. (But that scientific knowledge exists is not a dif-

ficult assumption to make once it is admitted that sciences like geometry 

and medicine do exist.) From this point of view, the Platonic Idea will 

certainly be a ‘one over many’, but this is not its central feature since 

what is pointed out is that the Idea is unchanging and determinate – deter-

minate with respect to the indeterminateness of the infinite number of 

particulars. 

As to the argument which may be called (following Fine’s indication) 

‘the object of thought argument’, this is presented in the Metaphysics as 

‘the argument that there is something to be thought of even when the 

thing has perished’, in the Περὶ ἰδεῶν as ‘the argument that establishes 

from (ἀπό) thinking that there are ideas’ (81.25). This second description 

makes it similar to the argument from the sciences. The admission of 

some similarity is not without ground, since ‘thinking (νοεῖν)’ must be 

taken in a strong sense, and may even be taken as constitutive of scien-

tific knowledge. The argument functions in the same way as the argu-

ments from the sciences: there must be an appropriate object for thinking 

(given that thinking exists and that it cannot exist without an object), but 

this object cannot be something perishable (for this at some times is 

25 A clear distinction between science (ἐπιστήμη) and art or craft (τέχνη) is to be 
found only in Aristotle. 



218 W. LESZL

available but at other times is not available to be thought of), hence it 

must be something permanent, and this is the Platonic Idea.

As to the ‘one over many’ argument, this description is used in the 

Metaphysics, while no such general description or denomination is to be 

found in the Περὶ ἰδεῶν (there, in 80.8, it is introduced simply as another 

argument which serves to establish the existence of Ideas). This descrip-

tion could be taken in a large sense, since the Platonic Idea is always to 

be regarded as a ‘one over many’, so that all arguments establishing the 

existence of Ideas would be, in this large sense, ‘one over many’ argu-

ments. However, it would seem that the preposition ἐπί in the formula 

ἕν ἐπὶ πολλῶν does not have only the local sense which is suggested by 

the rendition ‘one over many’ but also a pregnant sense: it is meant to 

indicate that there is some close relationship between ‘the one’ and ‘the 

many’. This relationship, as the formulation actually adopted in the Περὶ 
ἰδεῶν shows, is one of predication. (The main point of the argument, as 

it is expounded in that work, is that what is predicated – κατηγορεῖται, 
etc. – of the many particular things cannot be the same as any one of 

them and thus must be a separated object which is the Platonic Idea.) The 

fact that predication is involved in this argument makes different from 

other arguments, such as the arguments from the sciences. 

The remaining arguments (that is arguments (4) and (5) in the passage 

from Metaphysics A 9, 990b 8-17 quoted above) are, at least apparently, 

included among the more accurate arguments, saying that some of them 

‘produce Ideas of relatives’, while the others state ‘the third man’. 

It would seem that in both cases the description given is in terms of their 

consequence, this being in both cases an unwanted consequence. Con-

cerning the ‘third man’ argument, Aristotle describes it sometimes (a) as 

’stating the ‘third man’ and (b) sometimes as introducing the ‘third 

man’.26 It appears that the second is the most appropriate description, if 

what is intended by this description is not what the argument is meant to 

demonstrate but the unwanted result which is the starting point of an 

26 Evidence: ad (a): “some arguments state (λέγουσιν) the ‘third man’” (Metaph. A 
9, 990b 17, quoted above); ad (b): “ὁ δὲ λόγος ὁ τὸν τρίτον ἄνθρωπον εἰσάγων [the 
argument introducing (εἰσάγων) the ‘third man’]” (Περὶ ἰδεῶν 83.34); even more clear 
in the recensio altera: “οἱ τὰς ἰδέας δεικνύντες λόγοι τρίτον εἰσάγουσιν ἄνθρωπον [the 
arguments proving the Ideas introduce the ‘third man’]”; on the other hand there is a 
misleading formulation in 84.22: “δείκνυται καὶ οὕτως ὁ τρίτος ἄνθρωπος [the third man 
is also proved in this way]”. Perhaps however these formulations are due to Alexander.



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 219

infinite regress. The use of the first description can be misleading. Thus 

the ‘third man’ argument, when correctly understood, can in fact be 

a ‘one over many’ argument. 

In this connection something must be said about Alexander’s proce-

dure. Alexander begins this part with a simple assertion: “ὁ δὲ λόγος ὁ 

τὸν τρίτον ἄνθρωπον εἰσάγων τοιοῦτος [the argument introducing the 

‘third man’ is the following]” (83.34). Peculiarly, however, he gives us 

not just one argument, but two distinct versions of it (that they are dis-

tinct is shown by the Greek ἔτι), one in terms of predication and another 

in terms of similarity.27 The unwanted consequence of the ‘third man’ 

“παρά τε τὸν καθ’ ἕκαστα, οἷον Σωκράτη καὶ Πλάτωνα, καὶ παρὰ τὴν 

ἰδέαν [apart from particular men such as Socrates and Plato, and from 

the Idea]” (84.5-7) is introduced as if it applied indistinctly to both ver-

sions of the argument, but the formulation actually used – in terms of 

predication and not of similarity – suggests that it really applies only to 

the first version of the argument.28 We have also seen already that Alex-

ander presents this as one argument, since he says it is expounded by 

Eudemus and is identical with the argument introduced by Aristotle in 

the Περὶ ἰδεῶν. One cannot say this is a way of proceeding that makes 

us fully confident of Alexander’s reliability in detail. 

Concerning the other argument, in Alexander’s commentary based on 

the Περὶ ἰδεῶν a more neutral description is given of it (according to the 

27 I quote the passage in Dooley 1989’s translation, p. 120-121: “λέγουσι τὰ κοινῶς 
κατηγορούμενα τῶν οὐσιῶν κυρίως τε εἶναι τοιαῦτα, καὶ ταῦτα εἶναι ἰδέας. ἔτι τὰ 
ὅμοια ἀλλήλοις τοῦ αὐτοῦ τινος μετουσίᾳ ὅμοια ἀλλήλοις εἶναι, ὃ κυρίως ἐστὶ τοῦτο· 
καὶ τοῦτο εἶναι τὴν ἰδέαν [they (the Platonists) say that the things predicated in common 
of substances both are in the proper sense such things [as they are said to be], and that 
they are Ideas. And again, <they say> that things similar to one another are similar by 
participation in the same thing, which is this thing in the proper sense, and that this thing 
is the Idea]” (83.34 - 84.2). 

28 I quote the passage again in Dooley1989’s translation, p. 121: “ἀλλ’ εἰ τοῦτο, καὶ 
τὸ κατηγορούμενόν τινων κοινῶς, ἂν μὴ ταὐτὸν ᾖ ἐκείνων τινὶ ὧν κατηγορεῖται, ἄλλο 
τί ἐστι παρ’ ἐκεῖνα (διὰ τοῦτο γὰρ γένος ὁ αὐτοάνθρωπος, ὅτι κατηγορούμενος τῶν 
καθ’ ἕκαστα οὐδενὶ αὐτῶν ἦν ὁ αὐτός), τρίτος ἄνθρωπος ἔσται τις παρά τε τὸν 
καθ’ ἕκαστα, οἷον Σωκράτη καὶ Πλάτωνα, καὶ παρὰ τὴν ἰδέαν, ἥτις καὶ αὐτὴ μία 
κατ’ ἀριθμόν ἐστιν [but if this is so, and what is predicated in common of certain things, 
if it were not the same as any of those things of which it is predicated, is something else 
apart from it (for that is why man himself is a genus: because, while being predicated of 
particular men, it was not the same as any of them), there will be some third man apart 
both from particular men such as Socrates or Plato, and from the Idea, which itself is also 
numerically one]” (84.2-7). 



220 W. LESZL

reading of the best MSS). It is presented in fact as “ὁ μὲν ἐκ τῶν πρός 

τι κατασκευάζων ἰδέας λόγος [the argument that establishes from rela-

tives (ἐκ τῶν πρός τι) that there are Ideas]” (82.11). This description is 

similar to that given of the ‘arguments from (ἐκ) the sciences’, since it 

qualifies the argument from its starting point. But, of course, the starting 

point here is different, being constituted by the objects themselves and 

not by the scientific knowledge we have of them. From this point of view 

it is close, rather, to the ‘one over many’ argument, since the notion of 

predication is used in this argument as well. 

This apparently neutral description of the argument gives rise to a dif-

ficulty. Aristotle, it should be recalled, speaks in this connection of those 

of the more accurate arguments which “produce Ideas of relatives, of 

which we say there is no genus existing by itself” (Metaph. A 9, 990b 

16-17 quoted above). The most obvious sense of this not too clear passage 

is the one suggested by Alexander in his commentary (cf. 83.24-26), 

namely that the argument (or arguments) produces Ideas of relatives and 

these Ideas were not admitted by the Platonists since they, as relatives, 

are not entities which subsist per se. Then, if the presentation of the argu-

ment in Alexander’s commentary is accurate, we are faced with a baffling 

situation: the Platonists started with relatives to establish corresponding 

Ideas and then were surprised by the fact that they had established Ideas 

they did not want. Is it possible that the Platonists were so silly as not to 

realize that, with such a starting point, that result was unavoidable? 

(An alternative to this interpretation is to admit that Alexander in that 

passage, quoted below, is not drawing from Aristotle’s Peri ideon but 

giving his own interpretation, to some extent suggested, as we shall see, 

by a successive passage in the same chapter of the Metaphysics, namely 

A 9, 990b 22 - 991a 8, and that this interpretation is not reliable. The 

point in fact could be that empirical relatives do not constitute a distinct 

genus, in the sense of constituting a class of entities which are not 

defined as such merely in opposition to entities which subsist per se but 

as showing some unity or homogeneity among themselves; and if they 

do not constitute a distinct genus, there cannot be Ideas corresponding 

to them, as the Platonists themselves would have recognized.29 Even this 

29 A suggestion along this line, which can be developed, is to be found in Ross 1924, 
vol. I, p. 194, as pointed out to me by Michel Crubellier. I did discuss it in Leszl 1975, 
p. 226-27, n. 6.



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 221

suggestion, however, gives rise to some puzzles, apart from the lack of 

independent evidence in favour of this restriction of relatives to empiri-

cal entities. If ‘the equal’ was regarded as a relative, how could it be 

introduced in an argument which, in this case, would have as a conse-

quence the postulation of Ideas which were not admitted On the other 

hand, if ‘the equal’ was not regarded as a relative, how could Aristotle 

think that an argument based on it could lead to the postulation of Ideas 

of relatives) 

Alexander himself must have found this situation strange, for in his 

commentary, at the end of the exposition of this argument, he states: 

“εἷς μὲν οὖν οὗτος λόγος ὁ καὶ τῶν πρός τι κατασκευάζων ἰδέας [this, 

then, is the one argument that establishes Ideas even (καί) of relatives]” 

(83.17), and a little later he makes another statement along the same line: 

“τοῦτον δὴ τὸν λόγον φησὶ καὶ τῶν πρός τι ἰδέας κατασκευάζειν [he 

<scil. Aristotle> says, then, that this argument establishes Ideas even of 

relatives]” (83.22-23). In view of these two concordant statements Bonitz 

propounded to correct the ἐκ into a καί in the introductory statement (as 

based on the reading of the best MSS). An exchange between a little 

adverb and another, which are even rather similar, ἐκ for καί, is an easy 

one, so that I think this correction should be accepted, given that Alex-

ander at least in 83.17 must be recalling the description of the argument 

that was given when introducing it.30 

There is another reason for adopting the correction: Alexander, after 

the second of the passages just quoted, makes the following comment: 

“ἡ γοῦν δεῖξις ἡ νῦν ἐπὶ τοῦ ἴσου προῆλθεν, ὅ ἐστι τῶν πρός τι [at 

least (γοῦν: Fine, ‘at all events’; Dooley, ‘in any case’) the present proof 

proceeded by reference to the equal, and this is a relative” (83.23-24). 

The most obvious interpretation of this passage, it seems to me, is that 

Alexander is stating that the argument, in the formulation in which it is 

given in the Περὶ ἰδεῶν, is de facto an argument about a relative, namely 

‘the equal’ (τὸ ἴσον). But he does not suppose that any formulation of 

the argument should be about a relative, as would have to be expected if 

the argument were an argument ‘from relatives’. So he found nothing in 

the Περὶ ἰδεῶν which suggested that the argument is an argument ‘from 

relatives’. 

30 This correction was not adopted in Leszl 1975 (see text and translation and see the 
discussion on p. 205). 



222 W. LESZL

But is Alexander’s suggestion, that the argument establishes Ideas 

even of relatives, of much help to overcome the difficulty? If one starts 

with ‘the equal’ and this is a relative, the corresponding Idea, the equal-

itself, is clearly a relative too, and if the Platonists did not want Ideas of 

relatives, their silliness is confirmed, if on a smaller scale. We thus have 

to ask whether they really wanted to reject Ideas corresponding to terms 

like ‘the equal’, and this is a point to be discussed later on. 

IV.  How Are the Arguments to Be Classified (if They Can Be Clas-

sified)? 

I shall now attempt to understand what is going on in the Περὶ ἰδεῶν 

from a philosophical point of view, giving attention to the overall strat-

egy at work in the arguments adduced by the Platonists in favour of the 

existence of Ideas and in the objections that Aristotle advances after 

expounding them. This means that I shall leave out the exact and detailed 

interpretation of the arguments taken one by one and of the objections as 

belonging to a second stage, that of reading the book line by line (not to 

say word by word). But, I think, this work of interpretation will be car-

ried out in a more fruitful way if one keeps in mind what may be regarded, 

at least provisionally, as Aristotle’s overall strategy. The detailed inter-

pretation may, of course, lead to a revision of the view that one has ini-

tially accepted as true about this strategy. 

In this part I am concerned with the arguments, not with the objections 

to them, the main issue here being whether the arguments can be classi-

fied or ordered in some way. In making an attempt to clarify this matter 

one meets an important difficulty, which lies in the fact that (as we have 

already seen) the way in which Aristotle presents the arguments in the 

Metaphysics passage does not seem to find a correspondence in the expo-

sition of the arguments according to Alexander’s text. 

I refer to the relevant Metaphysics passage (A 9, 990b 8-17) which was 

quoted above. We should recall the fact that in this passage Aristotle 

introduces two distinctions: that between arguments that are in some 

manner not conclusive and arguments which ‘generate Ideas of which we 

(Platonists) think there are no Ideas’ (Aristotle here is apparently includ-

ing himself among the Platonists); and that between arguments which are 

more accurate and arguments which are less accurate. There has been the 

attempt (by Gail Fine in her book on the Περὶ ἰδεῶν) to make the two 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 223

distinctions coincide: the less accurate arguments should be regarded in 

this way because they are not conclusive (or invalid).31 This proposal no 

doubt has the advantage of simplicity, but can be questioned already 

because it is not clear that, in suggesting that some arguments are in some 

manner not conclusive, Aristotle always intends to claim that they are 

wholly invalid: at least in some cases they are regarded as proving some-

thing different from what they are meant to prove, namely Aristotelian 

universals and not Platonic Ideas (this point is discussed in part V). But 

from this point of view it does not seem there is an important difference 

between the arguments that should belong to the group of less accurate 

arguments and the arguments that should belong to the other group. Fur-

ther, there is an obvious coincidence between type (5), i.e. the arguments 

which lead to an infinite regress, and type (2), i.e. the ‘one over many’ 

argument, but Fine is obliged to deny this and postulate (artificially, as 

we shall see) a ‘more accurate’ ‘one over many’ argument. Another 

objection to this proposal is that saying that arguments are more or less 

accurate is a matter of degree, while saying that they fail in some way 

(either as being wholly invalid or as proving something else) is not 

a matter of degree: either they are successful or they fail. 

Once this proposal is rejected as not persuasive, attention must be 

given to the distinction between more or less accurate arguments taken 

by itself. The most obvious interpretation of the last part of the Metaphys-

ics passage is that arguments of type (4) and (5) should be regarded as 

the ‘more accurate arguments’ by comparison with arguments of type (1) 

to (3). The immediate objection to this comes from what has been said: 

arguments of type (2) and of type (5) coincide, hence they must be 

equally accurate. 

Can this objection be overcome? One way out would be to question 

what has been assumed so far, namely that arguments (4) and (5) must 

be kept distinct from the rest as being ‘more accurate’ (or ‘more precise’: 

ἀκριβέστεροι). Now it has been argued (especially by Gazziero 2008 

and in a paper presented at a séance of the séminaire) that the arguments 

presented as ‘more accurate’ are not new arguments, but the arguments 

of the first group – that is arguments (1), (2) and (3) – about which cer-

tain unacceptable consequences are pointed out. However, it is not easy 

to avoid the impression that, when Aristotle speaks of more accurate 

31 Cf. Fine 1993, p. 26-27, p. 157. 



224 W. LESZL

arguments, he intends precisely the argument of relatives and the argu-

ment leading to the ‘third man’, kept distinct from the arguments men-

tioned before. The passage is introduced by an ἔτι coordinated with the 

ἔτι introducing the first group of arguments, and the couple οἱ μὲν … οἱ 
δὲ … apparently introduces a neat disjunction inside the class of more 

accurate arguments. But it must be conceded that these linguistic consid-

erations are not decisive. (As we shall see below, part V, it is question-

able that the two ἔτι are well coordinated.) More important are consid-

erations of contents. 

In the first place, if arguments (4) and (5) are not kept distinct from 

the previous ones as more accurate one wonders which are the less accu-

rate arguments. In the second place, as has been pointed out above. Alex-

ander probably did not find the distinction between less and more accu-

rate arguments in the Περὶ ἰδεῶν, but shows no doubts about the fact 

that, in the passage where he mentions these arguments, Aristotle had in 

mind new arguments and not the arguments previously mentioned. One 

cannot exclude that he is mistaken or manipulative, but this is not likely. 

One should not be misled by the coincidence between argument (2) and 

argument (5) on the ground that it is always the ‘one over many’ argu-

ment which is at issue. Their being the same argument does not exclude 

that different formulations (or different variants) of the argument are 

adduced, as they are in fact adduced by Alexander, in one case as leading 

to postulating Ideas of negatives, in the other case as leading to admitting 

the so-called third man (i.e. to an infinite regress). Otherwise, one would 

expect that Alexander just quoted the ‘one over many’ argument and 

pointed out that it had both those negative consequences. Most likely 

what he found in Aristotle’s lost work was not just one formulation of 

the argument, but two formulations (if not more) each of which was 

associated with one of those negative consequences. As to arguments (4), 

which are said by Aristotle to ‘produce Ideas of relatives’, we shall see 

that Alexander’s presentation of the argument of relatives (as I shall call 

it for convenience’s sake) is not wholly satisfactory, but he shows no 

doubt that this is the argument Aristotle has in mind, because the objec-

tions adduced against it concern precisely the difficulties which arise in 

postulating Ideas of relatives (these objections presumably were associ-

ated with the argument in the Περὶ ἰδεῶν, just as in the other cases 

certain objections are associated with a given argument). In general, the 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 225

argument in question seems to be too important not to have been in Aris-

totle’s mind when referring to the arguments contained in that work. 

Before going on, it is opportune to make an excursus on the meaning 

of the group of Greek words (ἀκρίβεια, ἀκριβής, ἀκριβῶς, etc.) which 

we would render with ‘accurate’, ‘precise’, ‘exact’. It would seem that 

one idea that is present, when one uses one of these terms, is that of hav-

ing an aim and hitting it fully (possibly at its centre when it is a target). 

Precision is associated for instance with arts like medicine, and it is real-

ized when the physician grasps the nature of the ailment and prescribes 

the right cure. The association then is with rightness at the exclusion of 

error or failure to reach the aim, which is curing the patient so that he 

becomes healthy.32 A connected idea is that, in having to do with an 

object which is complex and presents a certain articulation, this complex-

ity and articulation is rendered in a faithful way, for instance by means 

of words. From this point of view precision is opposed to approximation, 

to giving a rough outline or proceeding in a summary way.33 Typically 

precision (ἀκρίβεια) is obtained when distinctions are introduced which 

eliminate vagueness and indeterminacy. There is enough evidence that 

goes in this sense.34 It is also possible, however, that precision be obtained 

when the object is relatively simple, for this tends to reduce the possibil-

ity of error. Thus both Plato (in the Philebus, 56A ff,) and Aristotle (in 

32 For passages along this line see Hippocrates, De vetere medicina, ch. 12; Plato, 
Respublica I, 342A ff.; Leges VI, 768C, where the lawgiver is mentioned as having an 
aim (τέλος) to pursue; similarly in IX, 876C, where rightness or correctness (ὀρθῶς) is 
mentioned; Aristotle, in Politica VII, 11, 1331a 1-2, refers to the precision realized by 
catapults.

33 For passages along this line see again Plato, Leges IX, 876C ff.; Aristotle, Ethica 
Nicomachea II 2, 1104a 1-2, where defining accurately (ἀκριβῶς) is opposed to defining 
roughly or in a generic way (τύπῳ); similarly in II 7, 1107b 14-16; cf. also Topica I 1, 
101a 18-24.

34 For instance, it is clear from De anima II 9 that a certain perceptive capacity is 
regarded as superior in precision to another (or to the same in another animal) when it 
is capable of making more distinctions in what is perceived; for instance, reference is 
made to animals which, because of their hard eyes, perceive colours in a rather indistinct 
way rather than recognizing their distinction, hence their sight lacks precision. In Rhe-
torica I 4, 1369b 2-3 there is talk of precisely enumerating and dividing into species 
certain subjects or topics. One can also notice that the issue of homonymy is touched upon 
in Eth. Nic. I 4, 1096b 25 ff., where the point seems to be that a greater precision (ἐξα-
κριβοῦν) about the matter – apparently regarding both giving all the main senses of ‘the 
good’ and saying which homonymy is at issue, whether πρὸς ἕν or ἀφ’ ἑνός – belongs to 
another inquiry.



226 W. LESZL

the An. Post. I 27) tend to regard the mathematical sciences as more exact 

than other disciplines because their objects are ideal and stable and they 

are based on a restricted and well-defined number of principles; in this 

connection Aristotle goes so far as to assert that exactness (τὸ ἀκριβής) 

equals simplicity (τὸ ἁπλοῦν) (cf. Metaph. XIII (M) 3, 1078a 9-11). On 

the other hand, when the objects of a study present little stability and 

much indeterminacy and complication precision is excluded, something 

that is regarded as typical of ethical (and political) inquiry (cf. Eth. Nic. 

I 1, 1094b 11 ff.). – It would also seem that at least Aristotle35 tends to 

associate exactness with necessitation, for in some passages ἀκριβῶς is 

contrasted with μαλακῶς (so in De generatione et corruptione II 6, 

333b25, and Rhetorica II 22, 1396a 33-b1, where the contrast concerns 

demonstration), but in Metaph. E 1, 1025b13, what is demonstrated in a 

loose way (μαλακώτερον) is opposed to what is demonstrated with 

greater necessity (ἀναγκαιότερον), and in De caelo II 5, 287b34, there 

is talk of the more rigorous necessities (ἀκριβεστέρας ἀνάγκας). It can 

be added that mathematics seems to be regarded as superior in ἀκρίβεια 

also in the sense of rigour or strictness.36 – To complete this picture, it 

has to be remarked that occasionally ἀκρίβεια (and associated terms like 

ἀκριβολογεῖν) can be taken in the depreciative sense of excess in atten-

tion to details or in minuteness.37 

I shall now come back to the issue of how the arguments are to be 

classified. One classification that could be envisaged is the following: 

there is a main division into ‘epistemological’ arguments and arguments 

involving predication, with a subdivision of the second group into argu-

ments which take for granted that this predication is synonymous and 

arguments – in fact one argument – which make explicit that synonymous 

predication is involved. The first group includes arguments of type (1) 

and of type (3), i.e. the arguments from the sciences and the argument 

from the object of thought, which can be classified as epistemological. 

Type (2) and type (5), as already stated, coincide, being the ‘one over 

many’ arguments, which are distinct from the former not only because 

35 Some relationship between demonstration and exactness is also admitted by Plato, 
though not in a clear way, in Politicus, 284D.

36 Cf. Eth. Nic. I 1, 1094b 25-27, where the demonstrative character of mathematics is 
opposed to the persuasive character of rhetoric; similarly Metaph. II (α) 3, 995a 6-8.

37 Cf. e.g. Plato, Respublica I, 340D-E, Cratylus, 415A; Arist. Metaph. α 3, 995a 6-12, 
where he takes into account current views on the matter.



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 227

they are not epistemological but because they introduce the notion of 

predication. Type (4), i.e. the argument of relatives, is similar to the ‘one 

over many’ arguments in that it is not epistemological and introduces the 

notion of predication, but differs from them because it apparently recog-

nizes that synonymous predication must be kept distinct from homony-

mous predication. This indeed is true if one takes ‘homonymy’ in the 

technical sense in which it is used for instance by Aristotle in Categoriae 

1, as excluding ‘synonymy’, which covers the idea that the same term is 

predicated ‘in such a way as to indicate a single nature’. 

(It should be remarked that, on this account, ‘synonymy’ should not 

be taken in the modern sense of the word: this was rendered by ‘poly-

onymy’: many names for what is one in definition, hence the names have 

the same meaning. There is synonymy when the name for several things 

is the same and their definition is the same; it is opposed to homonymy 

which involves one name for several things but more than one definition 

of them, thus there is homonymy when the name is equivocal. Presum-

ably, this classification was already adopted in the Academy, given that 

this appears to be Speusippus’ classification.38) 

One can also take ‘homonymy’ in a looser sense, not associating the 

term with the idea that one and the same name (which is said to involve 

‘homonymy’) is given to things receiving different definitions because 

different in nature or essence but, more negatively, with the simple fact 

that the one name is given to things in the case of which it is not obvious 

that they have anything in common. (It should be noticed that ‘homon-

ymy’ is used by Aristotle himself in this sense in Metaph. A 9, 991a 2 

ff., and in connection with the theory of Ideas, when it is said that empir-

ical things receive the same name as the Ideas without there being evi-

dence that there is something common between them, “καὶ ὅμοιον 

ὥσπερ ἂν εἴ τις καλοῖ ἄνθρωπον τόν τε Καλλίαν καὶ τὸ ξύλον, μηδε-
μίαν κοινωνίαν ἐπιβλέψας αὐτῶν [just as though one were to call both 

Callias and a piece of wood ‘man’ without remarking any commonness 

between them]”.) The difference between these two uses of ‘homonymy’ 

depends on the difference of the situations envisaged: homonymy in the 

technical sense relies on the positive recognition that the things indicated 

38 In the case of Speusippus the evidence is that he took homonymy and synonymy in 
the same way as Aristotle, regarding them as two types of ταὐτωνυμία (= having the same 
name), in opposition to πολυωνυμία. (See the discussion of the evidence in Barnes 1971, 
p. 65-80, reprinted with revisions in Barnes 2012, p. 284-311.) 



228 W. LESZL

by the one name have different natures or essences, hence cannot be 

homogeneous (with the consequent exclusion of synonymy); homonymy 

in the non-technical sense relies merely on the failure to notice any fea-

ture or property common to the things indicated by the one name, but 

without excluding that in fact they do have this common feature or prop-

erty and thus are really synonymous and do not just have the same name. 

In other words, the difference is not strictly logical but concerns what is 

assumed from an epistemological point of view.39 

There is another way in which a non-technical use of ‘homonymy’ is 

possible. This is a use which appears in the Platonic dialogues, according 

to which empirical things (or in general copies) are said to be ‘homony-

mous’ with respect to the corresponding Ideas (or in general models) for 

the very fact that they receive the same name as them – thus ‘homonymy’ 

is not taken as excluding synonymy.40 But also Aristotle occasionally 

uses ‘homonymy’ so as not to exclude synonymy, for he claims that 

a thing is generated or produced from a thing having the same name, for 

instance a man from a man (or an animal from an animal of the same 

species), or a house from a house (from the house in the mind of the 

constructor), sometimes using ‘homonymous’ to express this idea (so in 

Metaph. Z 9, 1034a 21-25 and 34a33 ff.) but sometimes using ‘synony-

mous’ (so in Metaph. Λ 4, 1070a 4 ff. and De generatione animalium II 

1, 735a 20-21). It can be seen that this use involves a looser sense of 

homonymy, independently of what is assumed from an epistemological 

point of view, but it offers a confirmation of the fact that ‘homonymy’ is 

not always taken in a technical way. 

The ‘one over many’ arguments assume synonymy (or univocality) – 

not wholly explicitly but rather obviously (in 80.13 a general term like 

‘man’ is said to be predicated in the same way [ὁμοίως κατηγορεῖται] 

39 One should not confuse this distinction with the distinction Aristotle makes between 
‘homonymy by chance’ (ὁμωνυμία κατὰ τύχης) and ‘homonymy’ based on same relation-
ship, for instance of dependence or of analogy between the things indicated by the same 
name (cf. Ethica Nicomachea I 4 [6], 1096b 26-18). The latter concerns things which are 
different in nature or essence, thus are not homogeneous, but are kept together by some 
interrelationship, for instance such are things said to be ‘good’, while the former concerns 
things which have nothing in common and are given the same name in a casual way, for 
instance are called ‘bank’ both the land sloping up along each side of a river or canal and 
a certain financial institution.

40 Cf. Plato, Phaedrus, 266A; Phaedo, 78E; Parmenides, 133D; Sophista, 234B; 
Timaeus, 52A.



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 229

of things that are numerically different, i.e. of particular men;41 in his 

objection to the argument, Aristotle states that not only a positive term 

like ‘man’ but also a negative term like ‘not-man’ is predicated one and 

the same of many things [κατηγορεῖται μία καὶ ἡ αὐτὴ καὶ κατὰ πολ-
λῶν, 80.17]). Further, the examples given in these arguments, ‘man’ and 

‘animal’, are of specific and generic universals, and these satisfy the 

requirement of synonymy, at least according to Aristotelian doctrine – 

but we know of no Platonic or Academic doctrine which differs from it 

– since it is always the same definition which is given to the particulars 

designated by the general name.42 It can be added that in the exposition 

of the argument of relatives the example is given of ‘man’ that is predi-

cated of Socrates and of Plato – thus of the many individuals – and there 

it is explicitly said that this is an instance of being predicated in a not 

homonymous way (μὴ ὁμωνύμης), i.e. in a synonymous or univocal way 

(since that between synonymy and homonymy appears to be an exhaus-

tive alternative and in any case is taken as such in the argument).

As already remarked, the argument of relatives does not take for 

granted that the predication is synonymous, but explicitly excludes that 

it can be homonymous. How this is done can be illustrated only through 

an interpretation of the argument which shall be given below. It should 

be recognized that there is no general consensus concerning the interpre-

41 In his contribution to the colloquium, Crivelli claims that it is unlikely that synon-
ymy be involved at this point of the argument (in the use of ὁμοίως), for “the purpose of 
the stage of the argument under consideration is to establish that the thing predicated in 
common of particulars is eternal”. I do not think however that we can adopt such 
a neat distinction of stages in the argument, which clearly leads to the postulation of a one 
over many, and when it is said that “there is something that is predicated of all of them 
while being identical with none of them”, it is implied that is a one something. It can also 
be noticed that in the passage in which Alexander expounds a variant of the ‘one over 
many’ argument starting from negations he presents the position of the Platonists as that 
of those “βουλόμενοι δεικνύναι ὅτι ἕν τι τὸ κοινῶς κατηγορούμενόν ἐστι πλειόνων 
καὶ τοῦτό ἐστιν ἰδέα [who want to show that what is predicated in common of many 
things is some one thing (ἕν τι), and that this is an Idea]” (81.10-11).

42 For this Aristotelian doctrine cf. Categoriae 1; Topica VI 10, 148a 23 ff.; for the 
synonymy of ‘man’ cf. Metaph. Γ 4, 1006b 11-20; that in general the specific universal 
is synonymous with respect to the particulars to which it applies is stated in Topica VII 
4, 154a17-18; for the synonymy of the genus with respect to the species cf. Topica IV 3, 
123a 27-29; 6, 127b 5-7; II 2, 109b 4-7. (The assumption here made that definitions are 
general needs no particular defense, and surely was shared by Plato, who for instance in 
the Sophist gives a general definition of the sophist and not one definition for Protagoras, 
another for Gorgias, a third one for Prodicus.) 



230 W. LESZL

tation of the argument of relatives.43 For the moment I remark that some 

divergences among scholars find an explanation, I think, in the odd treat-

ment of homonymy which, as we shall see, is to be found in the crucial 

passage of the argument. Another point of divergence concerns the issue 

whether the argument is restricted to a certain range of terms (precisely 

those susceptible of homonymy) or is to be regarded as wholly general. 

Scholars in the analytic tradition (in which I would situate myself, if this 

qualification is not taken in a restrictive way) take as their point of depar-

ture Gwilym Owen’s article on the argument,44 where the argument is 

supposed to be restricted to a certain range of terms which he called 

‘incomplete predicates’. As we shall see, this way of qualifying them is 

not satisfactory, because it tends to mask certain important differences 

among terms with the consequence of regarding the argument as appli-

cable to terms to which it cannot apply. But that there is a restriction in 

the terms to be considered, at the exclusion of terms like ‘man’ which 

are in no way ‘incomplete’, is a point that in my view should be accepted. 

On the alternative interpretation, it becomes difficult to understand what 

difference there is between this argument and the ‘one over many’ argu-

ment. It has to be added that the ‘one over many’ argument is wholly 

general, since what it takes for granted is what was taken for granted by 

Plato and some Platonists, namely that all terms which are (genuinely) 

predicated are synonymous. The argument of relatives differs from this 

not because it rejects this assumption but because it introduces a further 

distinction between predication in the strict sense (κυρίως) and predica-

tion not in the strict sense and takes the requirement of being predicated 

in the strict sense as not satisfied in the same way by different predicates. 

43 A detailed discussion of the various interpretations would lead us very far, and, since 
I believe the interpretation I adopted in my book requires some substantial revision, would 
not defend it on all points. I cannot however resist making a little aside in defence of the 
part of my interpretation I still adopt: Clarke 2012, p. 165 and notes 35-36, has grasped 
very well the gist of my interpretation, but objects to it that I have to understand something 
at the beginning of subdivision (II) of the text as given below, i.e. in lines 83.6-7 (“if it 
(= the equal) is predicated of them (scil. sensible equals) alone”); to avoid this he adopts 
a much more elaborate interpretation, which seems to me a higher price to pay. And what 
I understand is rather clearly implicated by the assertion: “And when we predicate the 
equal itself of the things here, it is predicated of them homonymously” (On this point 
Fine 1993, p. 151 and n. 44 on p. 324, agrees with me and rejects Rowe’s similar 
objection).

44 Cf. Owen 1957, included in Owen 1986, p. 165-179.



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 231

Coming back to the main issue, we have been discussing, that is how 

we are to understand the distinction between less exact and more exact 

arguments, I think it is possible to show that both in the case of the argu-

ment of relatives and in the case of the argument leading to the ‘third 

man’ there are reasons – different reasons – for claiming that they are 

more accurate or precise with respect to the first group of arguments, in 

spite of the coincidence between (2) and (5). 

Starting with the argument of relatives, it can be argued that it is ‘more 

accurate’ or ‘more precise’ than the others precisely because it introduces 

some significant distinctions which do not appear in the other arguments, 

namely the distinction between synonymous and homonymous predica-

tion and the distinction between predication in the strict sense (κυρίως) 

and predication not in the strict sense. For Aristotle seems to think that 

precision (ἀκρίβεια) is obtained when distinctions are introduced which 

eliminate vagueness and indeterminacy. There is enough evidence that 

goes in this sense, as we have seen above. 

If this is right, we have an explanation of why the argument of rela-

tives is regarded as a ‘more accurate argument’, starting with a consid-

eration of what makes the argument of relatives different from others, 

this being a matter of importance in Aristotle’s eyes. It could be objected 

that the ‘one over many’ argument does not introduce all these distinc-

tions because they are not needed. But the defect here must be that the 

argument assumes synonymy without making this explicit, i.e. without 

recognizing that we can always ask of a term whether it is synonymous 

or homonymous; it can also be asked whether it is predicated in the strict 

sense (κυρίως) or not, and this again is a distinction which is not taken 

into account. But – it would seem – we still are in the old trap, because 

the remaining argument in this group is, as we have seen, precisely a ‘one 

over many argument’. Well, my suggestion to escape from this trap is 

that in this case Aristotle made a slip, but a rather subtle one. In claiming 

that it is more precise he is referring not to the argument itself but to its 

consequence (of course the consequence taken in relation to the argu-

ment), namely to its leading to an infinite regress, and he is using a dif-

ferent criterion for precision, that of strictness or rigour having to do with 

necessitation. That the consequence in the case of this argument is dif-

ferent from that considered in the case of the other arguments is rather 

clear. For instance, the arguments from the sciences involve a difficulty 

because they lead to the postulation of Ideas of artefacts that are unwanted, 



232 W. LESZL

but there is no logical compulsion in rejecting Ideas of artefacts; so, if 

we admit them, the arguments are all right. The same cannot be said in 

the case of the ‘one over many’ arguments when considered as leading 

to an infinite regress: this regress is unavoidable for strictly logical rea-

sons. Hence in this matter there is a precision that is lacking in the other 

case. It can be said, somewhat paradoxically, that the maximum of preci-

sion is realized by a self-defeating argument. But how did it happen that 

it is not the argument itself but the argument with its consequence that is 

considered in this case? It happened because of the denomination that 

Aristotle adopts for this argument: he does not call it a ‘one over many’ 

argument, saying that it leads to an infinite regress, but he calls it the 

argument that states ‘the third man’; so in the very description of the 

argument the consequence is involved, as if all that is significant about 

the argument is that it has this consequence. In other words, the argument 

is identified through its consequence and not considered by itself inde-

pendently of that consequence. And the consequence is (to repeat) quite 

unavoidable, hence the precision with which argument and consequence 

fit each other.45 

What is perplexing in this matter is Aristotle’s whole way of proceed-

ing. He treats the ‘one over many’ argument and the argument leading to 

the ‘third man’ as if they were different arguments, though he must have 

been aware of their coincidence, and on this basis is induced to offer 

a laborious and rather questionable refutation of the ‘one over many’ 

argument taken by itself (as producing unwanted Ideas for negative 

expressions), when the recognition that it leads to an infinite regress is 

quite sufficient to show that the argument is not sound. (We shall see that 

the attempts by some scholars to show that the ‘one over many’ argument 

is formulated in such a way as to avoid an infinite regress are not con-

vincing.) In this light one cannot expect that the distinction between more 

and less rigorous arguments be itself made in a rigorous way. 

45 A similar suggestion was already made by Lugarini 1954, p. 21, n. 31, where he 
remarks that the qualification ‘more precise’ (ἀκριβέστεροι) could not be found in the De 
ideis but only in the Metaphysics passage. “Se è così, potremmo anche interpretare che 
Aristotele voglia definire ‘più rigorosi’ i logoi platonici non tanto considerati in sé, quanto 
per il fatto che gli offrono lo spunto per una critica più radicale delle idee: quella appunto 
che, preparata attraverso l’esame dell’argomento dei relativi, ha nome ‘terzo uomo’” (My 
attention to this passage was drawn by Leone Gazziero). 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 233

How Is the So-Called Argument of Relatives to Be Interpreted? 

I shall now try to offer an interpretation of the argument, remaining, 

for the present purposes, at a somewhat general level, in any case avoid-

ing certain detailed questions of interpretation. I quote the text in Fine’s 

translation, but with some modifications, and I adopt the subdivisions 

usually adopted by interpreters: 

Alexandri Aphrodisiensis in Aristotelis Metaphysica commentaria, 82.11-
83.17: “Ὁ μὲν καὶ τῶν πρός τι κατασκευάζων ἰδέας λόγος τοιοῦτός 
ἐστιν. ἐφ’ ὧν ταὐτόν τι πλειόνων κατηγορεῖται μὴ ὁμωνύμως, ἀλλ’ ὡς 
μίαν τινὰ δηλοῦν φύσιν, ἤτοι τῷ κυρίως τὸ ὑπὸ τοῦ κατηγορουμένου 
σημαινόμενον εἶναι ταῦτα ἀληθεύεται κατ’ αὐτῶν, ὡς ὅταν ἄνθρωπον 
λέγωμεν Σωκράτην καὶ Πλάτωνα, ἢ τῷ εἰκόνας αὐτὰ εἶναι τῶν ἀληθι-
νῶν, ὡς ἐπὶ τῶν γεγραμμένων ὅταν τὸν ἄνθρωπον κατηγορῶμεν (δηλοῦ-
μεν γὰρ ἐπ’ ἐκείνων τὰς τῶν ἀνθρώπων εἰκόνας τὴν αὐτήν τινα φύσιν 
ἐπὶ πάντων σημαίνοντες), ἢ ὡς τὸ μὲν αὐτῶν ὂν τὸ παράδειγμα, τὰ δὲ 
εἰκόνας, ὡς εἰ ἀνθρώπους Σωκράτη τε καὶ τὰς εἰκόνας αὐτοῦ λέγοιμεν. 
κατηγοροῦμεν δὲ τῶν ἐνταῦθα τὸ ἴσον αὐτὸ ὁμωνύμως αὐτῶν κατηγο-
ρούμενον· οὔτε γὰρ ὁ αὐτὸς πᾶσιν αὐτοῖς ἐφαρμόζει λόγος, οὔτε τὰ 
ἀληθῶς ἴσα σημαίνομεν· κινεῖται γὰρ τὸ ποσὸν ἐν τοῖς αἰσθητοῖς καὶ 
μεταβάλλει συνεχῶς καὶ οὐκ ἔστιν ἀφωρισμένον. ἀλλ’ οὐδὲ ἀκριβῶς 
τὸν τοῦ ἴσου λόγον ἀναδεχόμενον τῶν ἐνταῦθά ἐστί τι. ἀλλὰ μὴν 
ἀλλ’ οὐδὲ ὡς τὸ μὲν παράδειγμα αὐτῶν τὸ δὲ εἰκόνα· οὐδὲν γὰρ μᾶλλον 
θάτερον θατέρου παράδειγμα ἢ εἰκών. εἰ δὲ καὶ δέξαιτό τις μὴ ὁμώνυ-
μον εἶναι τὴν εἰκόνα τῷ παραδείγματι, ἀεὶ ἕπεται ταῦτα τὰ ἴσα ὡς εἰκό-
νας εἶναι ἴσα τοῦ κυρίως καὶ ἀληθῶς ἴσου. εἰ δὲ τοῦτο, ἔστι τι αὐτόισον 
καὶ κυρίως, πρὸς ὃ τὰ ἐνθάδε ὡς εἰκόνες γίνεταί τε καὶ λέγεται ἴσα, 
τοῦτο δέ ἐστιν ἰδέα, παράδειγμα [καὶ εἰκὼν] τοῖς πρὸς αὐτὸ γινομένοις 
[the argument that establishes Ideas also from relatives is the following: 
(I) When the same term is predicated of several things not homonymously 
but in such a way as to indicate a single nature (ὡς μίαν τινὰ δηλοῦν 
φύσιν) it is true of them either (i) because they are strictly (κυρίως) what 
is signified by the predicate, as when we call Socrates and Plato ‘man’; or 
(ii) because they are likenesses of the true ones, as when we predicate ‘man’ 
of pictured <men> (for in their case we indicate the likenesses of men, 
signifying the same some one nature in all of them); or (iii) because one of 
them is the paradigm, while the other are likenesses, as if we were to call 
Socrates and the likenesses of him ‘men’. (II) And when we predicate the 
equal itself of the things here, it is predicated of them homonymously. For 
(a) the same account (λόγος) does not fit (ἐφαρμόζει) them all. (b) Nor do 
we signify the truly equals (τὰ ἀληθῶς ἴσα σημαίνομεν). For the quantity 
(τὸ ποσὸν) in sensibles changes (κινεῖται) and continuously shifts (μετα-
βάλλει) and is not determinate (ἀφωρισμένον). (c) But neither do any of 
the things here accurately (ἀκριβῶς) receive the definition (λόγον) of the 



234 W. LESZL

equal. (III) But neither <can they be called equal non-homonymously> in 
that one of them is a paradigm, another a likeness. For one of them is not 
a paradigm or a likeness any more than another. (IV) Still, if one were to 
admit that the likeness is non-homonymous with the paradigm, it always 
follows that these equals are equals by being likenesses of what is strictly 
and truly equal. (V) (Conclusion) But if this is so, then there is an equal-
itself, one that is strictly equal, by reference to which the things here, as 
likenesses of it, come to be and are called equal. But this is an Idea, being 
a paradigm †and likeness† of the things that come to be by reference to it]”. 

The most perplexing passage in this text is (II). Apparently it adduces 

three reasons for maintaining that the equal as such is predicated homon-

ymously of empirical things. But if the passage is taken this way, these 

reasons would imply three different accounts of homonymy, which, of 

course, are not just of the homonymy of the equal but would have 

a general application. Of these accounts only the first, i.e. the fact that 

we cannot always give the same definition of the objects designated by 

the term (as we can give the same definition of all men), is in accordance 

with the way homonymy was understood by Aristotle and presumably by 

the Platonists as well. Apparently, homonymy is taken as excluding syn-

onymy (though this other term is not used), given the formulation used 

in (I), where the same term (e.g. man) is said to be predicated not homon-

ymously of several things (e.g. Socrates and Plato) when it is predicated 

in such a way as to indicate a certain unique nature (ὡς μίαν τινὰ δηλοῦν 

φύσιν), a situation which clearly involves the possibility of giving one 

definition of the ‘several things’. But if homonymy is taken as excluding 

synonymy, it must involve the use of more than one definition, which 

clearly is what happens in the case of equivocation. However (b) and (c) 

are interpreted (I here avoid a detailed discussion of the interpretations 

that can be given) it is sufficiently clear that they are not explanations of 

why the equal as such is predicated of the things here in a homonymous 

way, i.e. in such a way as to involve an equivocation of the term ‘equal’, 

for there is no talk of being given more than one definition: it is already 

the possibility of giving one definition that is problematic. 

As to the case considered under (a), it is the only one that could justify 

the idea that homonymy is involved, but no explanation is given why 

“the same account (or definition) does not fit them (sensible equal things) 

all”. And if we take λόγος in the sense of definition, it is not at all obvi-

ous why in their case we have to give different definitions of what is to 

be equal. Perhaps, however, we should not take λόγος in the sense of 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 235

definition, but suppose that the author of the argument contemplates a 

variety of situations, involving different criteria, in which a term like ‘the 

same’ is applied. This means that things that are said to be ‘the same’ are 

called in this way without it being evident that they have something in 

common. In other words, the homonymy involved is in the non-technical 

sense previously distinguished: there is a lack of evidence (but this does 

not necessarily exclude that in fact they do have something in common). 

But if this passage is taken this way, the initial part of the argument must 

also be understood in accordance with it, hence not as propounding an 

alternative between homonymy and synonymy. The initial formulation 

should be: “when the same term is predicated of several things not just 

homonymously”, intending: in such a way that it does not appear that 

they have something in common. The alternative to it should be: “in such 

a way that it is evident they indicate a single nature”. On this interpreta-

tion, no doubt, something must be understood, but, since the term ‘syn-

onymy’ is not introduced in relation to ‘indicating a single nature’, there 

is no certainty that we are moving on the plane of the purely logical 

alternative between homonymy and synonymy.

It is easy to regard this interpretation as not wholly satisfactory, but 

the alternative appears to be worse. On the supposition that homonymy 

is consistently used in the technical sense, the difficulty would be that, 

given the incompatibility between homonymy and synonymy, it cannot 

be seen how the second can replace the former, so that the argument 

would misfire. A genuine homonymy involves a plurality of definitions 

or at least of accounts, while synonymy involves one definition, so that 

it cannot be seen how a situation illustrating homonymy could leave 

place to a situation illustrating synonymy. (This is in fact one of the 

criticisms Aristotle makes to the theory of Ideas, namely that expressions 

like ‘the good’, ‘the beautiful’, since they involve homonymy, apply to 

things which cannot belong to the same class, are not homogeneous, and 

thus cannot refer to an Idea as their common model, for this would 

involve that they are similar not only to the Idea but, consequently, 

among themselves, hence would have to be homogeneous. For a criticism 

along this line see for instance Nicomachean Ethics I 4 [6].) 

Even so, concerning part (II) of the argument, there remains a discrep-

ancy between this case and cases under (b) and (c), for they do not exem-

plify homonymy in any sense, whether technical or non-technical, when 

we consider empirical things taken by themselves. In fact, the question 



236 W. LESZL

whether they have something in common, either really or apparently, 

does not arise at all for these cases. The only explanation I am able to 

give of talk of ‘homonymy’ in this connection is that the term ‘homon-

ymy’ is now taken in the Platonic sense according to which empirical 

things carry the same name as the corresponding Idea. (The fact that 

homonymy is not explicitly opposed to synonymy makes this shift in the 

argument easier.) No doubt, if this part of the argument is taken this way, 

it tends to assume what has to be proved, but the whole passage, in assert-

ing that (without reference to the corresponding Idea) ‘the truly equals’ 

are not signified, that ‘things here’ do not ‘accurately receive the defini-

tion of the equal’, and so forth, reflects the adoption of this line. One 

could also think that what is at issue in this passage is not homonymy as 

such but its presupposition, that is the very fact that one can assign 

a name to things which are recalcitrant because in continuous change and 

so forth. Apart from these considerations, it appears to be true that this 

part of the argument is meant to strengthen its demonstrative force, hence 

constitutes a sort of overkill (as suggested by Leone  Gazziero). 

At this point, if we consider the argument as a whole, it is clear that 

in (I) it is claimed that synonymy is satisfied in the three cases, i.e. (i), 

(ii) and (iii), there illustrated by the predication of ‘man’, (i) being a case 

of predication in the strict sense. Parts (II), (III) and (IV) of the argument 

are meant to answer the question whether what is true of ‘man’ is also 

true of ‘the equal’. Part (II) of the argument is clearly meant to exclude 

strict predication to sensible things for case (i), hence it is meant to 

exclude that strict predication is involved when ‘the equal’ is predicated 

of sensible things. Part (III) is meant to exclude this for case (iii), on the 

ground that we cannot find any two equal sensible things one of which 

is a paradigm and the other a likeness. In part (IV) case (ii) is admitted,46 

thus synonymy is involved, but, of course, the ground for excluding (iii) 

requires that the paradigm not be on the same level as the likenesses, that 

is to say, that the paradigm does not belong to the sensible realm, as in 

46 The passage is usually taken as introducing a concessive clause (“But even if one 
were to admit…”), but it is more likely that (as suggested by Leone Gazziero) the clause 
is adversative. Indeed, since the passage is just recalling what was stated in the first part 
of the argument, one would not expect either a concessive or an adversative clause, but 
the second has some plausibility if it is meant (even if not quite properly) to correct what 
was stated in (III), which could be taken as wholly ruling out the relationship 
likeness-paradigm. 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 237

the example of a man who is the model for the picture drawn of him. 

Thus understood, however, case (ii) implies case (iii): equal sensible 

things are called ‘equal’ synonymously in so far as they are likenesses of 

a paradigm which is not among sensible things but is an Idea and which 

is said to be equal in a strict sense (i.e. this strict predication of ‘the 

equal’ with reference to the Idea corresponds to the strict predication of 

‘man’ with reference to empirical men). 

The point of the argument seems to be that, when we consider sensible 

things by themselves, there is no evidence that they have so much in 

common to justify the use of the same term (‘the equal’) for all of them. 

In addition, they involve so much mutability and indeterminacy as to 

make problematic the very use of a term requiring that they remain self-

identical from this point of view. Our perspective changes substantially 

when we regard sensible things as likenesses of the equal itself as their 

paradigm. (How this is possible and what difference does it make to our 

consideration of sensible things is not clarified.) But clearly the equal 

itself can constitute such a paradigm if it is not on the same level as 

sensible things, hence the necessity of postulating a corresponding (Pla-

tonic) Idea. 

Much of what we find in the text of the argument remains rather 

vague, and it is not possible to find in the Platonic dialogues material that 

would serve for clarification. I would exclude in fact that we can find 

evidence for a reason which is adduced in the Platonic dialogues to pos-

tulate Ideas, namely that the Ideas corresponding to certain terms are 

fully or perfectly what the objects are meant to be, for instance the equal 

and nothing else than the equal, while sensible entities always involve 

a compresence of opposites, for instance, are both equal and unequal. 

Given the importance that this reason must have had in Plato’s eyes, and 

given the fact that this reason is introduced in the Phaedo (esp. 74A-C) 

precisely using ‘the equal’ as an example, one can understand why Gail 

Fine attempted to find this reason represented in the argument of relatives 

(cf. Fine 1993, p. 153 and context). The difficulty with this interpretation 

is that we do not find in the passage the least allusion to opposites. The 

subject there introduced is not a given sensible thing which could be both 

equal and unequal but quantity in general, this being said to be continu-

ously changing and indeterminate. Equality is identity in quantity, but no 

true equality can be found e.g. between two things if their dimensions, 

etc. do not remain the same. And there is the further difficulty that 



238 W. LESZL

 compresence of opposites, i.e. the fact that e.g. a certain thing is both 

equal and unequal, has nothing to do with homonymy, which concerns 

the meaning of ‘the equal’ by itself, not the relationship between the 

equal and its opposite. 

One last question that could be asked is whether the argument is really 

an argument of relatives. What is clear is the negative point that it cannot 

apply to terms like ‘man’, i.e. to terms that typically indicate what for 

Aristotle are substances. But this exclusion does not imply that the argu-

ment applies to all terms that are relative and only to terms that are rela-

tive, as I shall illustrate in what follows. 

It should be remarked beforehand that a distinction of entities (ὄντα) 

that are said (λέγεσθαι) to be per se and entities which are said in rela-

tion to others (πρὸς ἄλλα) is to be found already in Plato, Sophist, 255C 

14-15, and receives some development in the Platonic Academy (see the 

division adopted in the so-called Divisiones aristoteleae in the version of 

Diogenes Laertius, III, §§ 108-109)47. Relatives according to this division 

must have been understood in a larger sense than by Aristotle, who treats 

them as one category among others. But in either case, if the argument 

was expressly formulated as an argument starting from relatives, it would 

be obvious, as already pointed out above, that it would lead to the pos-

tulation of Ideas of relatives, and Aristotle’s claim that the Platonists did 

not accept such Ideas would be very surprising. (It is likely, as we shall 

see, that Aristotle’s criticism on this point relies on what the Platonists 

were, according to him, committed to maintain, but this remains odd if 

the Platonists were consciously willing to postulate Ideas of relatives.) 

Once however this possibility is excluded, we can only speculate to 

what terms the argument was meant to apply, beyond the example actu-

ally given of ‘the equal’. What can be pointed out is, at least, that the 

argument does not apply to relatives which have a determinate correla-

tive. One can take as an example the term ‘slave’, for this was certainly 

regarded as a typical relative by both Plato and Aristotle (cf. Parmenides, 

133D-E, and Categoriae 7, 7a 28-30 and 35 ff.). A slave will be defined, 

say, as a human being who is the property of his master. This definition 

applies without any difficulty to empirical men, so that, from this point 

of view, there is no difference between the term ‘slave’ and the term 

‘man’ which is actually introduced in the first part of the argument. The 

47 Cf. Divisiones quae vulgo dicuntur Aristoteleae, 32, p. 39-40. 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 239

same can be said of other relative terms which have a determinate cor-

relative, for instance ‘father’ and ‘son’, ‘brother’ and ‘sister’, ‘double’ 

and ‘half’. 

It is more difficult to establish, positively, what terms were actually 

envisaged. One can suspect, from the examples to be found in the Pla-

tonic dialogues, that comparative terms, taken in a large sense, thus 

including terms like ‘the beautiful’, ‘the good’, ‘the just’ (actually men-

tioned in Phaedo, 75C-D and elsewhere), were to be considered. It could 

be typically argued that for instance Helen was a beautiful woman by 

comparison with other women but ugly by comparison with a goddess. 

(Cf. Hippias, 289B.) Further, ‘the equal’ could be associated with those 

terms which in the Theaetetus are said to be ‘common to all things’, 

namely ‘being’ and ‘one’, ‘the identical’ and ‘the different’, ‘similarity’ 

and ‘dissimilarity’ (cf. 185C-E), and which again in the Parmenides (cf. 

129D-E) and in the Sophist (cf. 254D ff.) are presented in an analogous 

way. These terms are not relative, and they (together with the former) are 

regarded as homonymous by Aristotle in various passages of his works. 

Beyond these suggestions, which remain conjectural, one cannot go, and 

one can see that the terms mentioned do not constitute a rather well-

defined class as they would do if they coincided with the terms belonging 

to the Aristotelian category of relatives. One should only remark, finally, 

that the adoption of this restriction, however it is to be understood pre-

cisely, makes this argument different from the ‘one over many’ argument, 

which appears not to rely on any distinction between types of predicates. 

V. Aristotle’s Strategy in His Objections to the Platonic Arguments 

What is Aristotle doing in his Περὶ ἰδεῶν? It is sufficiently clear that 

his general procedure is first to expound certain arguments which were 

supposed by the Platonists to establish the existence of the Ideas and then 

advance objections to these same arguments. But which sort of objec-

tions? The impression that one gets from the relevant Metaphysics pas-

sage (quoted above) is that Aristotle is adopting a distinction between 

two types of arguments: arguments that are not conclusive, and argu-

ments that establish the existence of Ideas which are unwanted. These 

arguments, it would seem, must be kept distinct, for they are presented 

as distinct and the arguments of the second type should be regarded as 

conclusive, since they do establish something, though they establish 



240 W. LESZL

something unwanted. However, if we try to apply this distinction to the 

contents of book I of the Περὶ ἰδεῶν we run into difficulties. (It can be 

remembered that Alexander had much trouble with the distinction, though 

having the whole work under his eyes.) 

Before we have a closer look at what we find in the Περὶ ἰδεῶν, the 

Metaphysics passage needs some clarification. I quoted it according to 

the prevailing translation (and interpretation), which is to the effect that 

from some proofs ‘a syllogism is not necessarily generated’, and from 

some (other) proofs ‘Ideas are generated even (καί) of things of which 

we think there are no Ideas’. According to this translation, we are faced 

with two distinct (not overlapping) groups of arguments, those which are 

(in some way) not conclusive and those establishing Ideas for entities 

which should not have corresponding Ideas (as admitted by the Platonists 

themselves). Even if this translation is accepted, it is not clear whether 

the distinction is supposed to be extended to the arguments which are 

said to be ‘more accurate’, that is to groups (4) and (5). If the ‘further 

(ἔτι)’ which introduces these two groups is strictly coordinated with the 

initial ‘further’, this possibility is excluded, for the distinction in question 

is intended to explain the initial assertion that ‘none of the ways in which 

we demonstrate that the Ideas exist appears’ to achieve this result. If, 

however, the second ‘further’ is not strictly coordinated with the first, but 

just means ‘in addition’ (to the arguments already mentioned), this 

restriction does not apply any more. The other point of uncertainty con-

cerns precisely the prevailing translation. It is quite possible (as has been 

pointed out by Gazziero 2008, p. 31-34) that the καί in Greek be associ-

ated not with ‘the things of which we think there are no Ideas’ but with 

‘generated’ (which in the Greek is at the end of the period, thus controls 

it), so that the general sense of the passage becomes: from some proofs 

‘a syllogism is not necessarily generated’ and from some proofs, in addi-

tion to this fact, ‘are generated Ideas of things of which we think there 

are no Ideas’. According to this translation (and interpretation) the second 

group of proofs is considered as a subordinated group inside the group 

of proofs from which ‘a syllogism is not necessarily generated’. None of 

these options is clearly preferable to the others, so, if any decision can 

be taken, it must be by a consideration of the arguments themselves. 

Now, the first impression that one gets from reading the same Meta-

physics passage is that four of the five types of argument enumerated have 

the defect of establishing Ideas that are unwanted because  corresponding 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 241

to things for which there should be no Ideas. In other words, they are all 

open to the objection mentioned by Aristotle in his introductory passage, 

namely that “Ideas are generated of things of which we think there are 

no Ideas”. This is sufficiently clear in the case of (2) (“Ideas even of 

negations”), of (3) (“Ideas of perishable things”), and of (4) (“Ideas of 

relatives, which cannot exist by themselves”). In the case of (1) the for-

mulation actually adopted has a meaning, i.e. is not a mere tautology, 

only if the ‘Ideas of all the things of which there are sciences’ include 

Ideas of things for which there should be no Ideas. This, rather obvious, 

suggestion is confirmed by what we find in the Περὶ ἰδεῶν, for there 

these unwanted Ideas turn out to be those of the artefacts. As to type (5), 

apparently it is associated with the other groups, for, of course, a ‘third 

man’ in addition to the empirical man and to the Idea is not something 

wanted. In fact, here the objection is of another nature, namely not that 

the ‘third man’ is an Idea that is unwanted because it corresponds to 

things for which there should be no Ideas (the ‘third man’ corresponds 

in some way to the empirical man and so cannot be unwanted for this 

reason) but because it represents the starting point of an infinite regress. 

The difficulty in this case is more properly a logical one. The formulation 

adopted by Aristotle does not make this difference quite evident, but still 

a difference is made, since it is not asserted that the argument (or argu-

ments) produces Ideas of which it is stated or at least implied that they 

are unwanted. It thus has to be concluded that, with the exception of the 

argument introducing the ‘third man’, all the arguments are presented as 

if they were open to the second objection, hence that it is not Aristotle’s 

intention to restrict the distinction he propounds to arguments from (1) 

to (3). 

This (it has to be remarked) is one reason why, in my view, one cannot 

accept Gail Fine’s interpretation according to which Aristotle does think 

the arguments are to be grouped into two classes: the less accurate ones 

which are open to the first objection mentioned by Aristotle, namely that 

from them ‘a syllogism is not necessarily generated’, since they are not 

valid arguments, while the more accurate ones are valid arguments but 

are open to the objection of introducing Ideas of things of which the 

Platonists did not admit there are Ideas. Other reasons for rejecting her 

suggestion were already given above. 

About the Metaphysics passage under discussion it should be noticed 

that it only contains, at least explicitly (as indicated by the γάρ of line 



242 W. LESZL

990b 11, rendered in the translation with “for”), a justification of the 

objection that the proofs establish the existence of Ideas of things ‘of 

which we think there are no Ideas’, not of the objection that the proofs 

are not conclusive, hence it is not clarified in which sense they are not 

conclusive. Of the proofs presented in the passage, only the one that 

introduces the ‘third man’ could be taken as conforming to the qualifica-

tion of being not conclusive, but it is separated by an ἔτι from the first 

three groups of arguments, it is associated as more accurate with the 

argument of relatives, which (as we have seen) is open to the usual objec-

tion, without explicitly saying that it is not conclusive, hence it does not 

seem likely that it is mentioned as explaining why some proofs are not 

conclusive. We thus have to see whether Alexander’s testimony about 

the Περὶ ἰδεῶν throws some light on this matter. 

I shall now move on to a more detailed interpretation of Aristotle’s 

objections (as reported by Alexander), in connection, of course, with the 

arguments, still trying to ascertain, first of all, whether Aristotle is stick-

ing to the distinction he is apparently putting forward in the Metaphysics, 

i.e. the distinction between arguments that are not conclusive, and argu-

ments that establish the existence of Ideas which are unwanted. I start 

with the arguments from the sciences. What Aristotle objects to them (in 

a general way), according to Alexander’s testimony, is that “these argu-

ments do not prove what they set out to prove (τὸ προκείμενον), that 

there are Ideas; but they do prove that there are some things besides 

(παρά) the particulars and sensibles” (79.15-17). The Greek τὸ προκεί-
μενον is rendered by some translators (Ross and Dooley) as “the point 

at issue”, but, though this is certainly part of the sense of this participle, 

it would seem to me that the main sense is ‘what is proposed or pro-

jected’. Thus the translation given by Fine (and just adopted by me) is 

more satisfactory than these other translations. What Aristotle is suggest-

ing is that these arguments do not prove what they were set out to prove 

by those who elaborated them, i.e. by the Platonists, namely the existence 

of Ideas, but they prove something else, namely the existence of things 

‘besides the particulars and sensibles’. In what immediately follows it 

becomes clear what these things, ‘besides the particulars and sensibles’, 

but clearly not coinciding with the Ideas (which also could be said to be 

‘besides the particulars and sensibles’), are. They are what Aristotle calls 

‘the common things’ (τὰ κοινά). These are the objects of the sciences 

(“we say that the sciences are in fact of them”, 79.19), so that there is 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 243

no need to postulate the Ideas. (These ‘common things’ must be the 

Aristotelian universals.) 

This passage, as we can see, does not contain the charge that these 

arguments prove the existence of Ideas for things for which there cannot 

be Ideas, namely Ideas that are unwanted, though from the exposition in 

the Metaphysics we should expect that (only or at least) a different 

charge be levelled against them. As we shall see at once, this charge is 

in fact contained in the passage that comes immediately after the one 

now considered. This is a passage that I quote with a small insertion, as 

follows: “ἔτι τε τὸ καὶ τῶν ὑπὸ τὰς τέχνας ἰδέας εἶναι [further, <these 

arguments prove> that there are also Ideas of the things falling under 

the crafts]” (79.19-20). Aristotle establishes this by reference to each of 

the three arguments from the sciences he had given, but this conclusion 

is sufficiently obvious in any case. If (using some of his examples) car-

pentry is not a science of this bench here but of the bench without 

qualification and house building is not a science of this house here but 

of the house without qualification, clearly there must be Ideas of the 

things falling under the crafts. So if the Platonists, as Aristotle testifies, 

did not want to admit Ideas of the things falling under the crafts, this is 

a serious objection to any argument that uses the sciences to establish 

the Ideas. But, of course, it is a purely ad hominem objection, which 

would not be applicable if they had been willing to admit Ideas of the 

things falling under the crafts. I shall discuss the justification for the 

objection later on; for the moment I stick to the clarification I am trying 

to formulate. 

If the objections, as suggested in the Metaphysics passage, according 

to the prevailing translation, are either of this other (or second) type or 

are such that ‘a syllogism is not necessarily generated’, one would expect 

the objection in the passages now quoted to be of the first type or the 

second type, but not both. Evidently, the alternative translation (and inter-

pretation) appears to be more justified, at least in this case: the arguments 

introduce unwanted Ideas, in addition to being not conclusive. But if the 

arguments from the sciences are not conclusive, in which sense are they 

not conclusive? I would say that the most natural interpretation of our 

passage is that these arguments are not conclusive only in the sense that 

they do not prove or demonstrate τὸ προκείμενον, that is to say they do 

not prove the existence of Ideas, which is what they were expected 

to prove. One cannot say that they do not prove anything at all, for 



244 W. LESZL

 Aristotle (according to Alexander’s testimony) explicitly says that they 

do prove something, namely the existence of τὰ κοινά. 

Whether there is some relationship between this objection and the first 

objection to the arguments from the sciences, i.e. that they can only 

establish κοινά and not Ideas, is not stated in the text as reproduced by 

Alexander which connects the two with a “further (ἔτι)”. It should be 

recalled, however, that in the Metaphysics only the second objection 

receives an explanation. So the question remains open whether the first 

objection was left unmentioned because it is assumed that it is implied 

by the second objection. 

Next there is the ‘one over many’ argument. This argument is intro-

duced with these words: “They also use the following argument for the 

establishment of Ideas” (80.8). The formulation here adopted partly 

recalls the formulation adopted when introducing the arguments from the 

sciences: “They used the sciences in many ways for the establishment of 

Ideas” (79.3). This fact favours the hypothesis that Alexander sees 

a continuity between them, since he draws from the same source, Aris-

totle’s Περὶ ἰδεῶν. (However it must be admitted that the successive 

arguments are not introduced in this way.) The argument at this stage is 

presented as just one argument. However, as we have seen above, at 

a later point of his exposition, after a part containing Aristotle’s objec-

tions, it is said that “the same people who want to show that what is 

predicated of many things in common is some one thing, and that it is an 

Idea, establish this from negations” (81.10-12). What is offered in what 

follows is a variant of the ‘one over many’ argument with the apparent 

intent to avoid those objections. As already remarked, with both formula-

tions of the argument Aristotle’s main objection to it always remains the 

same, namely that the Platonists have to admit Ideas for negative expres-

sions. This objection is in accordance with what was stated already in the 

Metaphysics passage (“according to the ‘one over many’ argument there 

will be Ideas even of negations”). 

So far his procedure remains similar to the procedure he adopts in 

rejecting the arguments from the sciences on the ground that they intro-

duce unwanted Ideas. The only difference with respect to the way in 

which this sort of objection was adduced against the arguments from the 

sciences is that Aristotle feels the need to offer some justification for 

the fact that there cannot be Ideas of negations or of not-being (this is 

what he does in 81.2-8, a passage introduced by the remark that admitting 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 245

such Ideas is ‘absurd’, ἄτοπον). He does not take for granted, as he did 

in that other case, that the Platonists would reject this sort of Ideas out 

of hand. In this case then the objection is not simply ad hominem, since 

Ideas of negations involve an absurdity, so that the fact that such Ideas 

are introduced by the argument shows that there is something wrong with 

it. What is wrong must be its use to establish the existence of Ideas, just 

as in the other case. There is, in fact, a passage which corresponds to 

what apparently constituted the first objection to the arguments from the 

sciences, namely that what they prove is not Ideas but κοινά. 

This passage deserves attention, so I quote it: “δῆλον δὲ ὅτι οὐδὲ 

οὗτος ὁ λόγος ἰδέας εἶναι συλλογίζεται, ἀλλὰ δεικνύναι βούλεται καὶ 
αὐτὸς ἄλλο εἶναι τὸ κοινῶς κατηγορούμενον τῶν καθ’ ἕκαστα ὧν 

κατηγορεῖται [and it is clear that this argument too does not prove (συλ-
λογίζεται) that there are Ideas; rather, it too (καὶ αὐτός) tends to prove 

(δεικνύναι) that what is predicated in common is something other than 

the particulars of which it is predicated]” (81.8-10). The formulation used 

in this passage suggests that Aristotle thinks that also in this case, as in 

the case of the arguments from the sciences, what is really proved by the 

argument is not that there are (Platonic) Ideas but that there is something 

common – here presented more explicitly as what is predicated in com-

mon – which is distinct (ἄλλο, which corresponds to the παρά of 79.18) 

from the particulars of which it is predicated. Further, in the passage, it 

should be noticed, the verb συλλογίζεσθαι and the verb δεικνύναι are 

used interchangeably, so that, when in the Metaphysics Aristotle speaks 

of ‘not producing a syllogism’, this must probably be taken as equivalent 

to saying that a certain argument does not prove what it is meant to prove. 

Indeed, the formulation which is used in the present passage and is ren-

dered by “it tends (βούλεται) to prove”, suggests that the argument is 

taken as having a sort of immanent aim. If an argument which is supposed 

to have the immanent aim of proving the existence of (separated) Ideas 

in fact has the immanent aim of proving a universal that is predicated in 

common, there is a failure, but not a failure in the argument itself: it is 

the failure of those who mistakenly believed the argument could be used 

to prove the existence of Ideas. It is just the sort of mistake (though, of 

course, in a subtler way) that one would commit if one believed that 

a nut-cracker does not serve to crack nuts but to crack eggs. 

This is how I understand Aristotle’s distinction of the arguments under 

consideration as demonstrative or not demonstrative of something: they 



246 W. LESZL

are valid arguments, they do prove something, but they do not prove what 

the Platonists expected them to prove. As anticipated, this is not the line 

taken by Gail Fine. She relies precisely on what Aristotle has to object 

to the ‘one over many’ argument in her attempt to show that he cannot 

regard this as a valid argument. She says (in a long note) that Aristotle 

does not think that the ‘one over many’ argument or the ‘object of 

thought’ argument “are sound arguments for the existence of κοινά; for 

he believes that if they proved that there are any κοινά at all, they would 

prove that there are κοινά of negations, and of particular and fictional 

entities, respectively; yet he never seems to countenance κοινά in these 

cases” (Fine 1993, p. 279). Now, in regard to the case of negations, 

I am ready to concede that Aristotle would not normally admit that there 

are κοινά of negations. But, first of all, in the passage quoted before he 

does say that something is proved by the ‘one over many’ argument, just 

as something was proved in the case of the arguments from the sciences. 

And in the case of the latter arguments he would not have had any dif-

ficulty in admitting κοινά for artefacts.48 So one would have to suppose 

that in this other passage he has some reservations. It is not easy to 

defend such a supposition. Of course, it would be true that, if in our pas-

sage he is really maintaining that the ‘one over many’ argument does not 

prove Ideas of negations but proves κοινά of negations he would be 

misled by the apparent similarity between this case and that of the argu-

ments against the sciences. But (and this is my second point) it is unlikely 

that this is what he wants to maintain, for he does not speak of κοινά of 

negations but only of something that is predicated in common. What this 

is supposed to be is unclear, but the fact that he does not use the word 

κοινά shows that he has some awareness of the fact that this would 

have been objectionable in the case of negations. As a way out it can be 

48 Fine 1993 objects to this as well (see especially p. 279 n. 2), and clearly assumes 
that for Aristotle the arguments from the sciences are also wholly invalid, as results from 
the insertion she makes in her translation at the beginning of the successive passage: “ἔτι 
τε τὸ καὶ τῶν ὑπὸ τὰς τέχνας ἰδέας εἶναι [further, <there is also the objection that if these 
arguments succeeded, they would prove> that there are also (καί) Ideas of the things fall-
ing under the crafts]” (79.19-20). However what she says on this point seems to me to 
show a misunderstanding of Aristotle’s notion of κοινά, for if these – as Fine herself 
admits – coincide with the Aristotelian universals, it is sufficiently clear that these univer-
sals do not exist only for substances, given that non-natural things (including artefacts) are 
not fully substances. Similarly, mathematical objects are not substances for Aristotle, but 
this does not exclude there being universals predicated of them. 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 247

 suggested that Aristotle is adopting a tacit restriction: only in the case of 

genuine predication does the argument establish κοινά (instead of Ideas, 

as the Platonists claim), but there cannot be genuine predication in 

the case of negative terms, which are too indeterminate. Of course in the 

objections he raises against the Platonists he does not adopt this restric-

tion and, since they probably did not speak of predication at all (as will 

be pointed out in part VI), clearly his way of proceeding is not very fair 

to them. 

The ‘object of thought’ argument is introduced as follows: “ὁ λόγος 

ὁ ἀπὸ τοῦ νοεῖν κατασκευάζων τὸ εἶναι ἰδέας τοιοῦτός ἐστιν [the 

argument that establishes from thinking that there are Ideas is the follow-

ing …]” (81.25). With respect to the objection reported in the Metaphys-

ics, namely that this argument would lead to the postulation of “Ideas of 

perishable things” there is the specification that these would be particular 

entities like Socrates and Plato, and there is the addition that one would 

have to postulate the Ideas of (or postulate as Ideas) things that do not 

exist at all such as hippocentaur and Chimaera. The conclusion is: “ὥστε 

οὐδὲ ὁ τοιοῦτος λόγος ἰδέας εἶναι συλλογίζεται [so neither does this 

argument prove that there are Ideas]” (82.6-7). Nothing is said (in the 

recensio vulgata)49 to the effect that the argument proves something else, 

such as κοινά in correspondence with these objects. So, we cannot main-

tain that Aristotle would have been obliged to postulate κοινά for par-

ticular and fictional entities. This no doubt implies that the argument is 

wrong not just because it fails to establish Ideas while establishing some-

thing else: it does not establish anything at all. 

Aristotle, unfortunately, does not tell us what is wrong with this argu-

ment. My conjecture is that its defect lies in the lack of definition of 

what one should intend by ‘thinking (νοεῖν)’. The objections that are 

adduced against it are the consequence of taking ‘thinking’ in a large 

sense, so as to admit that even particular sensible entities and even non-

entities like the Chimaera can be objects of thought. If one takes ‘think-

ing’ in a strong (and thus restrictive) sense these consequences are 

avoided, but, in this case, what the argument in Aristotle’s eyes would 

prove is not the existence of Ideas but the existence of κοινά. (With this 

49 The recensio altera does in fact include a passage to this effect. (And this is quoted 
by Fine 1993 in her translation, at the bottom of p. 16.) But this, in my view, is precisely 
one reason for not relying on this other version of the text.



248 W. LESZL

restriction the conclusion that is drawn in the recensio altera would be 

justified.) As it stands, however, the argument is not at all conclusive, 

though not for logical reasons (as in the case of the argument leading to 

the ‘third man’).

We come now to the argument of relatives (which is probably not to 

be called this way nor, of course, as the argument from relatives). As 

already remarked, Aristotle, in excluding the existence of Ideas of rela-

tives, supposes himself to be propounding a position which the Platonists 

themselves adopted. In fact, he offers some justifications for the adoption 

of this position, and this raises the problem of whether they reflect 

a shared point of view. For the moment I point out that the objection is, 

first of all, an ad hominem objection, like the objection that was made to 

the arguments from the sciences. In this case, according to Alexander’s 

testimony, Aristotle does not suggest that the argument, while not estab-

lishing (Platonic) Ideas, establishes something else. One can suspect that 

he thinks the argument is wrong because it makes an assumption, namely 

that terms like ‘the equal’ are basically synonymous, which he regards 

as mistaken. For comparison, one can note that, for instance, he believes 

that Plato and the Platonists were quite misguided in maintaining that 

there exists an Idea of the Good, since their starting assumption, namely 

that ‘good’ has the same meaning in all contexts, is wrong (this is suf-

ficiently clear from the discussion of the matter in both the Nicomachean 

and the Eudemian Ethics). Considered in this light, then, the argument is 

not conclusive at all. 

Coming to the argument which leads to the ‘third man’, we have 

already seen that Alexander introduces various versions of the argument, 

attributing the last version to Aristotle himself as coming from his Περὶ 
ἰδεῶν. I limit my attention to this version. Alexander says that “the third 

man can also be proved in this way” (84.22, quoted above). Before stat-

ing that this version is to be kept distinct from the first version, which is 

attributed to Eudemus, the commentator makes the comment (extended 

to the argument of relatives) that “ἀμφοτέρους δὴ τοὺς δοκοῦντας ἀκρι-
βεστέρους εἶναι λόγους διήλεγξε, τὸν μὲν ὡς καὶ τῶν πρός τι κατα-
σκευάζοντα ἰδέας, τὸν δὲ ὡς τρίτον ἄνθρωπον εἰσάγοντα, εἶτα 

ἐπ’ ἄπειρον αὔξοντα τοὺς ἀνθρώπους. ὁμοίως δὲ καὶ τῶν ἄλλων ἕκα-
στον αὐξηθήσεται ὧν λέγουσιν ἰδέας εἶναι [he <scil. Aristotle> refuted 

(διήλεγξε) both these arguments, though they appear to be more accu-

rate: the first as establishing Ideas of relatives as well, the second as 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 249

introducing the ‘third man’, then as increasing <the number of> men ad 

infinitum; and each of the other things of which they <scil. the Platon-

ists> say there are Ideas will be similarly increased]” (85.6-9). Here it is 

made clear that what Aristotle is offering is a refutation (ἔλεγχος) of the 

two arguments, thus that the unwanted consequence of the ‘third man’ is 

in fact drawn by Aristotle himself (the Peripatetic Eudemus must just 

have followed him). A certain parallel is also established between the 

refutation of this argument and the refutation of the so-called argument 

‘from relatives’. There is no place, of course, for talk of an ad hominem 

objection, though it could have been remarked that the objection was well 

known to Plato himself, as shown by his Parmenides. 

The argument is manifestly refuted as being wholly mistaken, but the 

source of the mistake is not pointed out in the Περὶ ἰδεῶν, at least 

according to Alexander’s testimony. Aristotle however in some passages 

of his extant works does tell us where, in his view, the mistake lies. (This 

happens especially in Sophistici elenchi 22, 178b 36 ff. and in Metaphys-

ics Z 13, 1038b 34 - 1039a 3, which contain an explanation of how ‘the 

third man’ is produced, though without explicit mention of the ‘one over 

many’ argument.) The Platonists, on this account, failed to recognize that 

anything universal is predicated in common of something else, namely 

of something determinate, hence it cannot be a substance, as this has to 

be the something determinate of which the universal is predicated. It is 

this illegitimate substantialization of the universal which leads to postu-

lating a corresponding Idea which is itself a substance, so that the uni-

versal is again predicated of it, with an infinite regress as a consequence. 

Whatever one thinks of this diagnosis, there is a clear convergence 

between it and the claim that is made in the Περὶ ἰδεῶν, in connection 

with some arguments, including the ‘one over many’ argument, that they 

establish what is common in the sense of what is predicated in common 

of particular things (which typically are represented by substances), i.e. 

(Aristotelian) universals and not Platonic Ideas. And this is a conver-

gence which shows that in Aristotle’s eyes there is a coincidence between 

what seem to be presented as two distinct arguments, i.e. the ‘one over 

many’ argument and the argument leading to the ‘third man’, for in the 

Περὶ ἰδεῶν he speaks of the first and in the passages from other works 

I referred to above he makes allusion to the second. There is, however, 

also a point of divergence, for the claim (made, we have seen, in the 

critique regarding the ‘one over many’ argument) that such an argument 



250 W. LESZL

establishes ‘what is common’ implies that the argument is not a complete 

failure. On the other hand, it would seem that the consequence to which 

the argument (under the second description) leads, i.e. an infinite regress, 

has the effect of showing that the argument is not sound at all, and not 

simply that it has been mistakenly taken as proving the existence of Ideas 

instead of ‘what is common’, i.e. an Aristotelian universal. But the diag-

nosis which has just been expounded (drawing from passages of other 

works) makes it clear that the argument is based on a mistaken assump-

tion. Thus, the discrepancy in treatment can be overcome by admitting 

that the argument works without that assumption, hence that an infinite 

regress can be avoided and ‘what is common’ is established (though, as 

we have seen, with a further restriction meant to avoid negative predi-

cates). Aristotle certainly, at least on the basis of Alexander’s testimony, 

does nothing to clarify this point, since, as we have seen, he does not 

draw attention to the coincidence between the ‘one over many’ argument 

and the argument leading to the ‘third man’. 

It can be seen, then, that I do not think there is any important differ-

ence between the ‘one over many’ argument, as introduced in 80.8-15, 

and the so-called ‘third man’ argument. I do not accept the suggestion, 

made by both Fine, in her book, and Crivelli, in his contribution to the 

colloquium, that the first argument is formulated in such a way as to 

avoid an infinite regress. At least from an Aristotelian point of view the 

error which has this consequence is not to treat the Idea for instance of 

man exactly in the same way as an individual man (or as a sensible 

thing), but to treat it as something substantial (as a consequence of its 

separation), hence as a subject of predications. From a more formal point 

of view the error or fallacy present in the ‘one over many’ argument (as 

recognized by various scholars, including Fine) lies in the fact that from 

the admission (in 80.10-13) that the predicate is not identical with the 

entity of which it is predicated it is inferred (in 80.14-15) that the predi-

cate must be something separate and hence be an Idea. Fine seems to 

think that the argument leading to the third man (as formulated in 84.21-

27) is superior because it does not (illegitimately) infer separation but 

states it as a premise; but barely stating it without any justification would 

not be an improvement; in fact, even in this version separation is inferred, 

not from what precedes but from what follows in the actual formulation 

of the argument (see 84.24-27: “for the reason why …”). Yet, even if 

she were right, it remains paradoxical on Fine’s part to claim that the 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 251

more exact or precise version of the argument is not the one which avoids 

the ‘third man’ (by fixing certain requirements for predication) but the 

one which has this consequence. (This paradoxality was already remarked 

by Gazziero 2008.)50

If what has been suggested above is accepted, one has to conclude that, 

in the Περὶ ἰδεῶν, the arguments from the sciences and the ‘one over 

many’ argument are regarded as valid, but as establishing something dif-

ferent from the Ideas (as expected by the Platonists), while the remaining 

arguments are all not sound because based on mistaken assumptions, 

though only in the case of the argument leading to the ‘third man’ this 

unsoundness is evidenced by a logical absurdity.51 Unfortunately, Aris-

totle does not make it explicit, either in the relevant Metaphysics passage 

or in the Περὶ ἰδεῶν (at least according to Alexander’s testimony, which 

in this case does not appear to be open to suspicion, for otherwise he 

would not have shown uncertainty about Aristotle’s meaning), that there 

is this important difference between the two classes of arguments. As to 

the objections, only in the case of the argument leading to the ‘third man’ 

is there a proper refutation which evidences an absurdity, while in the 

case of all the other arguments it is maintained they are open to the (at 

least to some extent) ad hominem objection that they have as a conse-

quence the postulation of Ideas of things for which the Platonists them-

selves cannot admit there are Ideas. This favours, of course, the transla-

tion and interpretation of the relevant Metaphysics passage according to 

which the arguments regarded as open to this objection are a part of the 

arguments regarded as not conclusive (but with the complication that 

these only apparently constitute a homogeneous class). 

50 I feel a bit embarrassed to have to express so often my disagreement with Gail Fine, 
for it could appear that this reflects a defensive attitude in favour of my own book. But I 
am ready to concede that for instance Rowe 1979’s treatment of the argument of relatives 
is an improvement on the one I gave in my book, and of course in this very paper I am 
trying to do better than then. I am rather inclined to think that Fine’s impressive display 
of technicality in her book masks a certain lack of sound judgment. In this I differ from 
Leone Gazziero’s attitude in his book, who takes Fine’s work as too exemplary of scholar-
ship in the analytic tradition, as did, too, Jacques Brunschwig in his review of the book 
(Brunschwig 1994). 

51 I adopt (as does Fine 1993, p. 251 n. 38) a distinction between valid and sound 
arguments: an argument is valid when it is logically cogent, i.e. its conclusion follows 
necessarily from the premises; an argument is sound when, in addition to being valid, its 
premises are all true. (See e.g. Restall 2006, p. 11-13.) 



252 W. LESZL

The fact that Aristotle does not stress the distinction between argu-

ments which are not conclusive in establishing Ideas and arguments 

which are unsound is not a sufficient reason for adopting Fine’s thesis 

that all these arguments are equally invalid. If she were right there would 

have been no reason to point out, in the case of some of these arguments 

(those from the sciences and the ‘one over many’ argument), that they 

establish κοινά (i.e. universals predicated of something else) instead of 

Ideas (i.e. substantial entities that cannot be predicated of something 

else). Aristotle de facto, apart from the special case of the argument lead-

ing to the ‘third man’, appears to treat the objection that the arguments 

are not conclusive not as a wholly independent objection – in which case 

he would have had to point out what is wrong with the arguments – but 

as subordinated to the objection that they establish unwanted Ideas. This 

second objection is, in fact, sufficient to reveal that something is wrong 

with the arguments, and the way in which they are wrong – either as 

being not conclusive about Ideas or as being unsound – is a matter of less 

importance, given that it is clear they are wrong. 

What has been presented as a series of ad hominem objections requires 

some further comment. In the case of the arguments from the sciences it 

is maintained, as we have seen, that they establish Ideas of the things 

falling under the crafts and that these Ideas were not admitted by the 

Platonists. The question here arises what foundation has the attribution 

of this position to the Platonists, for it would seem that, if the sciences 

(ἐπιστῆμαι) are taken in the large sense of including the crafts (τέχναι), 
the postulation of Ideas of artefacts is an obvious consequence, which 

could easily be avoided by taking ἐπιστήμη in a stricter sense. From 

Plato’s dialogues one gets the impression that the sciences were taken in 

the large sense and that the consequence of the postulation of Ideas of 

artefacts was drawn without finding anything objectionable in this.52 The 

paradigmatic function attributed to the Ideas is suggested by the consid-

eration that the artisan has before his eyes a model when he produces an 

artefact, as shown even by a passage of a late work: the Laws.53 On the 

52 Plato speaks of the Shuttle and Auger in Cratylus, 389A ff., of the Couch and Table 
in Republic X, 596B ff. 

53 Cf. Leges XII, 965B-C. It could be added that in some texts, e.g. Sophista, 265B ff, 
and Leges X, 889A ff., and at least implicitly in the Timaeus, Plato admits a divine techne 
which has priority over the productivity of nature – an artificialism which is clearly 
rejected by Aristotle



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 253

other hand, Aristotle himself sometimes seems to regard artefacts as not 

proper substances.54 There is, indeed, a testimony about Xenocrates’ 

position according to which the Idea is the paradigmatic cause of all the 

things which are disposed according to nature, and it is likely that he 

believed to be faithful to Plato’s own thought.55 If this position implies 

that there are Ideas only of natural entities, a restriction is evidently intro-

duced. A further complication is constituted by the fact that Aristotle, in 

Metaphysics Λ 3, 1070a 17-19, would appear to attribute to Plato himself 

the view that there are Ideas only in correspondence to natural things. In 

a similar passage belonging to Metaphysics A 9 Aristotle however, 

though referring to Plato’s Phaedo, makes the usual claim that we do not 

admit Ideas of entities like a house or a ring (cf. 991b 2-7). Since else-

where this “we” is replaced by “those who postulate the Ideas”, I am 

inclined to suppose that the testimony of Averroes according to which 

Alexander of Aphrodisias read this formula instead of “Plato” has some 

basis.56 Along this line one can suspect that Aristotle is using Xenocrates’ 

position, which in his eyes (apart from the postulation of Ideas) deserves 

approval, against the conclusions that are drawn, by appeal to the argu-

ments of the sciences, by orthodox Platonists. In other words, he is 

exploiting the divergence of opinions among the Platonists (himself 

included) to put them up against each other, in a way that is manifestly 

not very fair.57

As to the argument which can be called (not properly, as we have seen) 

the argument of relatives, Aristotle, in excluding the existence of Ideas 

of relatives, apparently supposes himself to be propounding a position 

which the Platonists themselves adopted. But it seems to be at least sur-

prising that, in starting with terms or predicates which, like ‘the equal’, 

were supposed to be in some manner relative, they did not realize that 

the unavoidable consequence was the postulation of Ideas which were 

relative in the same way. So one question that was left unanswered is: 

did the Platonists really want to reject Ideas corresponding to terms like 

‘the equal’? It is easy to point out that Plato himself, in Phaedo, 74A ff., 

54 Cf. Metaph. Z 17, 1041b 28-30; H 3, 1043b 18-23. 
55 Cf. fr. 30 Heinze (= fr. 94 M. Isnardi Parente [the testimony is due to Proclus]). 
56 Cf., e.g., Ross 1924, vol. II, p. 356, ad 1070a18. 
57 The issue of whether Plato himself, in addition to Xenocrates and possibly some 

other Platonists, came to reject Ideas of artefacts has been much debated by scholars. For 
a survey see Leszl 1975, ch. V. 



254 W. LESZL

used precisely ‘the equal’ as his example, arguing that, since empirical 

equal things are in some way imperfect, there must be an equal itself 

(αὐτὸ τὸ ἴσον [74C 4-5 and 74E 7]). And there is no evidence at all, 

apart from what Aristotle seems to be suggesting in the passage under 

discussion, that the Platonists belonging to the Academy wanted to dis-

miss this sort of Ideas. 

At this point the question arises whether the sense of Aristotle’s state-

ment is not that the Platonists actually said that there are no Ideas of 

relatives but that they were committed to saying so. That Aristotle him-

self was of this conviction becomes clear if one considers the first reason 

he adduces, according to the testimony of Alexander, for excluding those 

Ideas: “τῶν δὲ πρός τι οὐκ ἔλεγον ἰδέας εἶναι διὰ τὸ τὰς μὲν ἰδέας 

καθ’ αὑτὰς ὑφεστάναι αὐτοῖς οὐσίας τινὰς οὔσας, τὰ δὲ πρός τι ἐν τῇ 

πρὸς ἄλληλα σχέσει τὸ εἶναι ἔχειν [but they said <or: used to say, 

Fine> that there are no Ideas of relatives because Ideas, being for them 

substances of some kind, subsist per se, whereas relatives have their 

being in their relation to one another]” (83.24-26). This passage, though 

apparently attributing this position to the Platonists, is closely connected 

with a successive passage in the same Metaphysics chapter containing 

the passage under discussion, namely A 9, 990b 22 - 991a 8, where 

Aristotle points out that the Platonists made use of arguments like that of 

the sciences which led to the postulation of Ideas of non-substances 

(since sciences are not exclusively about substances), when they were 

necessitated to admit Ideas only of substances. It is manifest from the 

arguments advanced by Aristotle in that passage that this necessity is 

established by him himself and not by the Platonists. But that there is this 

necessity is at least questionable, for Aristotle at bottom exploits an 

ambiguity of which it is not clear whether it was recognized by the Pla-

tonists: Ideas like the equal-itself, in contrast to empirical things, are per 

se because empirical things, being submitted to change, are not (fully) 

identical with themselves, present opposite properties, etc.; non-relative 

terms are per se precisely because they are not relative (as they are pre-

sented by Plato in Sophist, 255C). There is no coincidence between the 

two classes of entities. In any case, it is not very fair on Aristotle’s part 

to charge the Platonists with contradicting themselves when the contra-

diction is not between their actual statements but between their state-

ments and what according to Aristotle himself they were committed to 

maintaining. 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 255

A final point concerns Aristotle’s attitude in his objections. There is 

the well-known fact that in the Metaphysics passage under discussion 

(i.e. A 9, 990b 8-17), though not in the corresponding passage of book M 

4 (cf. 1079a 4-13) Aristotle uses a ‘we’ which appears to imply that he 

includes himself among the Platonists. This can suggest there is here 

a common ground between Aristotle and the Platonists. This suggestion 

is adopted in fact by Alexander in the comment he makes at the end of 

the part concerning the argument of relatives (before introducing the 

‘third man’ argument): “πάλιν δὲ ἐκοινοποίησε τὴν δόξαν ὡς πρὸς 

οἰκείαν οὖσαν αὐτὴν λέγων, διὰ τοῦ εἰπεῖν ὧν οὔ φαμεν εἶναι καθ’ 

αὑτὸ γένος, γένος λέγων ἀντὶ τοῦ ὑπόστασιν καὶ φύσιν, εἴ γε τὸ πρός 

τι παραφυάδι ἔοικεν, ὡς ἐν ἄλλοις εἶπεν [once again, Aristotle’s makes 

common cause with <Plato’s> theory, speaking with reference to it as if 

it were his own by saying, ‘things of which we say there is no genus per 

se’; by genus he means substantial being (ὑπόστασιν) or nature, if indeed 

the relative is like an offshoot <of being>, as he said elsewhere (EN I 4, 

1096a 21)]” (83.30-33). A similar comment had been made by the com-

mentator in discussing Metaphysics 990b8, where Aristotle speaks ‘of the 

ways in which we demonstrate that Ideas exist’: “the words ‘we demon-

strate’ show that in stating the doctrine of Plato, Aristotle is speaking as 

if in reference to his own opinion; for it is not as controverting another’s 

arguments and theories, but as one testing and critically examining his 

own opinion, that he has a controversy in view of the discovery of the 

truth” (78.1-4, already quoted above). Another comment of his along the 

same line is to be found in discussing Metaphysics Β 2, 997b 3-4, where 

again Aristotle uses the pronoun ‘we’ (“ὡς μὲν οὖν λέγομεν τὰ εἴδη 

αἴτιά τε καὶ οὐσίας εἶναι [the manner in which we speak of the Ideas as 

being both causes and substances …]”), though in the immediate context 

he refers to the Platonists as if they were different people (the question 

is whether there are many kinds of substances, “οἷον οἱ λέγοντες τά τε 

εἴδη καὶ τὰ μεταξύ [for example the Ideas and the intermediate things, 

as some say]”). Alexander’s comment: “καὶ γὰρ ἐν τῷ ἤθει ὁμοίως 

ἐκεῖ τε περὶ αὐτῶν εἴρηκε καὶ ἐνταῦθα ἐμνημόνευσεν· ὡς γὰρ περὶ 
οἰκείας τῆς δόξης τῆς περὶ ἰδεῶν οὔσης τοὺς λόγους ἐν ἀμφοτέροις 

πεποίηται [the manner in which he spoke about these non-sensible sub-

stances there [in book A] is similar to the manner in which he mentions 

them here: in both places he elaborates his arguments as though the 

theory of Ideas were his own” (196.22-24). 



256 W. LESZL

From all this evidence, it is sufficiently clear that Alexander adopts 

this suggestion because of the language used in these Metaphysics pas-

sages and not because he found anything in the Περὶ ἰδεῶν which could 

favour the impression that Aristotle considered the theory of Ideas as his 

own. It is, of course, possible that the Stagirite alludes to the fact that for 

a while he accepted the theory of Ideas, in addition to admitting that he 

was a pupil of Plato and a member of the Academy. But his way of treat-

ing the theory both in ch. 9 of Metaphysics book A and elsewhere in this 

work and the rest of his extant production clearly shows that he did not 

accept the theory anymore, and nothing suggests that his position was 

different in the Περὶ ἰδεῶν, where, as we have seen, he opposes the 

(Aristotelian) universals to the (Platonic) Ideas and where there is not the 

least hint that the difficulties the theory meets can be overcome. 

VI.  What Is Aristotle’s Target in His Criticism of the Theory of 

Ideas?

This is the final question to be considered. In trying to give an answer 

to this question, we should distinguish what the arguments involve from 

what the objections involve, since, as I have pointed out above, we can-

not be sure that the two positions coincide. While the arguments clearly 

must reflect the position of the Platonists, the objections clearly are due 

to Aristotle, and point out a contradiction either between the theory estab-

lished by the arguments and what according to Aristotle himself the Pla-

tonists were committed to maintaining, or else between this theory and 

some developments in the Academy – presumably regarded by Aristotle 

himself as its natural and necessary developments. 

On the whole the theory of Ideas presented and criticized in the Περὶ 
ἰδεῶν, with the reasons adduced to postulate them, is not fundamentally 

different from that to be found in Plato’s middle dialogues. The Ideas 

were clearly admitted for epistemological reasons, since sensible things 

do not satisfy certain requirements, such as eternity, immutability and 

definiteness, which must be satisfied by knowledge in the strong sense, 

i.e. by scientific knowledge. The arguments from the sciences clearly 

reflect this position. The Ideas were also admitted to account for the 

similarity which is presented by sensible things among themselves, and 

which is explained either by their being in some way copies of one model 

(for each class of things) or by their participation in something identical 



 ON ARISTOTLE’S DE IDEIS 257

for them all. Again, this is reflected in some versions of the ‘one over 

many’ argument. As to the ‘object of thought’ argument, there is nothing 

in the Platonic dialogues that quite corresponds to this argument, but one 

can find some formulations of the requirement that the Ideas be postu-

lated in order to have an existing and adequate object of thought (cf. 

Parmenides, 132B-C and 135B-C). 

As to the so-called argument of relatives, in so far as it suggests some-

thing that is already suggested by the arguments from the sciences, 

namely that empirical things are too mutable and too indeterminate to be 

susceptible of definition, it still relies mainly on epistemological reasons. 

On the other hand, the need to avoid some sort of homonymy, which 

seems to be the main point of the argument, is not attested in the Platonic 

dialogues, though we do find the conviction expressed that empirical 

things or their properties take their name or denomination (τὴν ἐπω-
νυμίαν ἴσχειν) from the Ideas (cf. Phaedo, 102D, further 103B, and 

Parmenides, 130E, further, with another formulation, 133D). We have 

also seen above that connected with this thesis is the one that Ideas and 

(corresponding) empirical things have the same name, i.e. they present 

a homonymy (not kept distinct from synonymy in the Aristotelian sense). 

On the negative side, we should say that, as already pointed out above 

(in criticizing an interpretation to this effect by Gail Fine), we apparently 

miss another reason which we find adduced in the Platonic dialogues to 

postulate Ideas, namely that the Ideas corresponding to certain terms are 

fully or perfectly what the objects are meant to be, for instance the equal 

and nothing else than the equal, while sensible entities always involve 

a compresence of opposites, for instance are both equal and unequal. 

In addition to this innovation which concerns the argument of relatives 

there is a further innovation that has to be underlined: Plato does not in 

any way speak of predication in connection with the ‘one over many’ 

argument, as happens in most versions of the argument which are intro-

duced in the Περὶ ἰδεῶν. Here the innovation is perhaps due to Aristotle 

himself, for we have no evidence that in the Academy some contribution 

was made in this field. In any case Plato himself never uses a general 

term like κατηγορεῖσθαι to render the idea of predication (that Greek 

word is used by him in the sense of ‘accusing’ someone of something, 

and no other word is propounded in its stead), and tends to present what 

we would regard as predication as the giving of many names to one 

object (cf. Sophist, 251A-B). He recognizes that in a discourse (λόγος) 



258 W. LESZL

names and verbs exercise different functions (again Sophist, 261D ff.), 

but does not point out that there must be an underlying relationship which 

is that of predication. If this is right, we have to conclude that some of 

the arguments given in the Περὶ ἰδεῶν, though in part suggested by what 

we find in Plato’s dialogues, are, as it were, inserted in a new frame 

which has no basis in those dialogues. 

As to Aristotle’s objections, some of them, as we have seen, are based 

on remarking a similar incompatibility between the theory of Ideas as 

originally formulated and the developments which it received inside the 

Academy (for instance, the exclusion of the existence of Ideas of arte-

facts). It can be added that one of the reasons that Aristotle adduces for 

excluding Ideas of negations (in the sense of negative expressions) is that 

in the case of an ordered series (e.g. numbers) there cannot be a corre-

sponding general Idea (e.g. the Idea of number). This again seems to 

reflect a development inside the Academy, because no suggestion to this 

effect can be found in the Platonic dialogues. And the whole treatment 

of negations appears to reflect debates which took place inside the Acad-

emy. This certainly applies to the argument which establishes Ideas start-

ing from negations (in the sense of negative sentences), whether it was 

found in the Περὶ ἰδεῶν or is introduced by Alexander from another 

source.



BIBLIOGRAPHIE

SOURCES 

Alexandri in Aristotelis Analyticorum priorum librum primum commentarium, 
M. Wallies (éd.), Berlin, G. Reimer, 1883.

Alexandri Aphrodisiensis De mixtione, J. Groisard (éd.), Paris, Les Belles Lettres, 
2013. 

Alexandri Aphrodisiensis Commentarius in Libros Metaphysicos Aristotelis, 
H. Bonitz (éd.), Berlin, G. Reimer, 1847.

Alexandri Aphrodisiensis in Aristotelis Metaphysica Commentaria, M. Hayduck 
(éd.), Berlin, G. Reimer, 1891.

Alexandri Aphrodisiensis Commentarius in Libros Metaphysicos Aristotelis 
(A-B), P. Golitsis (éd.), Berlin, W. de Gruyter, 2022.

Alexandri Aphrodisiensis in Aristotelis Topicorum libros octo commentaria, 
M. Wallies (éd.), Berlin, Reimer, 1891. 

Anonymi Scriptio de musica, F. Bellermann (éd.), Berlin, A. Förstner, 1841. 
Aristotelis Analytica posteriora, D. Ross (éd.), Oxford, Clarendon Press, 1949. 
Aristotelis Analytica priora, D. Ross (éd.), Oxford, Clarendon Press, 1949. 
Aristotelis Ars rhetorica, R. Kassel (éd.), Berlin, W. de Gruyter, 1976. 
Aristotelis Categoriae, R. Bodéüs (éd.), Paris, Les Belles Lettres, 2001. 
Aristotelis De anima, P. Siwek (éd.), Roma, Desclée, 1965. 
Aristotelis De caelo, P. Moraux (éd.), Paris, Les Belles Lettres, 1965. 
Aristotelis De generatione animalium, P. Louis (éd.), Paris, Les Belles Lettres, 

1961. 
Aristotelis De generatione et corruptione, M. Rashed (éd.), Paris, Les Belles 

Lettres, 2005. 
Aristotelis De ideis Fragmenta, D. Harlfinger (éd.), dans W. Leszl, Il «  De 

ideis  » di Aristotele e la teoria platonica delle Idee, Firenze, Olschki, 1975. 
Aristotelis De partibus animalium, P. Louis (éd.), Paris, Les Belles Lettres, 1956. 
Aristotelis Ethica eudemia, R.R. Walzer et J.M Mingay (éd.), Oxford, Clarendon 

Press, 1991. 
Aristotelis Ethica nicomachea, F. Susemihl et O. Apelt (éd.), Leipzig, Teubner, 

1912. 
Aristotelis Metaphysica, D. Ross (éd.), Oxford, Clarendon Press, 1924. 
Aristotelis Metaphysica, W. Jaeger (éd.), Oxford, Clarendon Press, 1957.
Aristotelis Metaphysica A, O. Primavesi (éd.), dans C. Steel (éd.), Aristotle’s 

Metaphysics Alpha. Symposium Aristotelicum, Oxford, Oxford University 
Press, 2012. 



260 BIBLIOGRAPHIE

Aristotelis Metaphysica Γ, M. Hecquet-Devienne (éd.), Louvain-la-Neuve, 
 Peeters, 2008. 

Aristotelis Metaphysica Z, M. Frede et G. Patzig (éd.), München, Beck, 1988. 
Aristotelis Metereologica, P. Louis (éd.), Paris, Les Belles Lettres, 1982. 
Aristotelis Peri hermeneias, H. Weidemann (éd.), Berlin, W. de Gruyter, 2014. 
Aristotelis Politica, D. Ross (éd.), Oxford, Clarendon Press, 1957. 
Aristotelis qui ferebantur Librorum Fragmenta, V. Rose (éd.), Leipzig, Teubner, 

1886. 
Aristotelis Sophisticis elenchis, M. Hecquet (éd.), Paris, Vrin, 2019. 
Aristotelis Topica, J. Brunschwig (éd.), Paris, Les Belles Lettres, 1967 et 2007. 
Aristotelis Vita marciana, I. Düring (éd.), Aristotle in the Ancient Biographical 

Tradition, Göteborg, Göteborgs Universitets Arsskrift, 1957  ; O. Gigon 
(éd.), Berlin, W. de Gruyter, 1962.

Asclepii in Aristotelis metaphysicorum libros A-Z commentaria, M. Hayduck 
(éd.), Berlin, G. Reimer, 1888. 

Attici Fragmenta, E. des Places (éd.), Paris, Les Belles Lettres, 1977. 
Claudii Galeni De ordine librorum propriorum, V. Boudon-Millot (éd.), Paris, 

Les Belles Lettres, 2007. 
Claudii Galeni Institutio logica, K. Kalbfleisch (éd.), Leipzig, Teubner, 1896. 
Claudii Galeni De differentia pulsuum libri IV, C.G. Kühn (éd.), Leipzig, 

 Knobloch, 1824. 
Claudii Galeni De indolentia, I. Polemis et S. Xenophontos (éd.), Berlin, 

W. de Gruyter, 2023. 
Dexippi in Aristotelis Categorias commentarium, A. Busse (éd.), Berlin, 

G.  Reimer, 1888.
Diogenis Laertii Vitae philosophorum, T. Dorandi (éd.), Cambridge, Cambridge 

University Press, 2013. 
Divisiones quae vulgo dicuntur Aristoteleae, éd. H. Mutschmann, Leipzig, 

 Teubner, 1906 
Die Fragmente des Eudoxos von Knidos, F. Lasserre (éd.), Berlin, W. de Gruyter, 

1966. 
Eudoxe de Cnide. Une édition traduite et commentée des fragments et témoi-

gnages, V. Gysembergh (éd.), Thèse de doctorat en Langues et littératures 
anciennes, sous la direction de Didier Marcotte, Université de Reims, 2015.

Heraclitea, S. Mouraviev (éd.), Sankt Augustin, Academia Verlag, 1999. Syriani 
in Aristotelis Metaphysica commentaria, W. Kroll (éd.), Berlin, G. Reimer, 
1902. 

Heracliti Problemata homerica, D.A. Russel et D. Konstan (éd.), Atlanta, Society 
of Biblical Literature, 2005.

Hippocratis De vetere medicina, J. Jouanna (éd.), Paris, Les Belles Lettres, 1990. 
Iamblichi Chalcidensis in Platonis dialogos commentariorum fragmenta, 

J.  Dillon (éd.), Leiden, Brill, 1973.
Ioannis Philoponi in Aristotelis Categorias commentarium, A. Busse (éd.), Ber-

lin, G. Reimer, 1898. 



 BIBLIOGRAPHIE 261

Ioannis Philoponi in Aristotelis Analytica posteriora commentaria, M. Wallies 
(éd.), Berlin, G. Reimer, 1909. 

Ioannis Philoponi De aeternitate mundi contra Proclum, H. Rabe (éd.), Leipzig, 
Teubner, 1899.

Manueli Bryennii Harmonika, G.H. Jonker (éd.), Groningen, Wolters-Noordhoff, 
1970.

Porphyrii vita Plotini, L. Brisson, J.L. Cherlonneix, M.O. Goulet-Cazé, 
R.  Goulet, M.D. Grmek, J.M. Flamand, S. Matton, D. O’Brien, J. Pépin, 
H.D. Saffrey, L. Segonds, M. Tardieu et P. Thillet (éd.), Paris, Vrin, 1992. 

Platonis Cratylus, E.A. Duke, W.F. Hicken, W.S.M. Nicoll, D.B. Robinson et 
J.C.G. Strachan (éd.), Oxford, Clarendon Press, 1995. 

Platonis Hippias maior, B. Vancamp (éd.), F. Steiner, Stuttgart 1996. 
Platonis Leges, E. des Places (éd.), Paris, Les Belles Lettres, 1951. 
Platonis Meno, R.S. Bluck (éd.), Cambridge, Cambridge University Press, 1961. 
Platonis Parmenides, C. Moreschini (éd.), Roma, Edizioni dell’Ateneo, 1966. 
Platonis Phaedo, E.A. Duke, W.F. Hicken, W.S.M. Nicoll, D.B. Robinson et 

J.C.G. Strachan (éd.), Oxford, Clarendon Press, 1995. 
Platonis Phaedrus, C. Moreschini (éd.), Roma, Edizioni dell’Ateneo, 1966. 
Platonis Philebus, A. Diès (éd.), Paris, Les Belles Lettres, 1941. 
Platonis Politicus, E.A. Duke, W.F. Hicken, W.S.M. Nicoll, D.B. Robinson et 

J.C.G. Strachan (éd.), Oxford, Clarendon Press, 1995. 
Platonis Respublica, S.R. Slings (éd.), Oxford, Clarendon Press, 2003. 
Platonis Sophista, E.A. Duke, W.F. Hicken, W.S.M. Nicoll, D.B. Robinson et 

J.C.G. Strachan (éd.), Oxford, Clarendon Press, 1995. 
Platonis Symposium, K. Dover (éd.), Cambridge, Cambridge University Press, 

1980. 
Platonis Theaetetus, E.A. Duke, W.F. Hicken, W.S.M. Nicoll, D.B. Robinson et 

J.C.G. Strachan (éd.), Oxford, Clarendon Press, 1995. 
Platonis Timaeus, A. Rivaud (éd.), Paris, Les Belles Lettres, 1925.
Plutarchi Adversus Colotem, B. Einarson et P.H. de Lacy (éd.), Cambridge, Har-

vard University Press, 1967. 
Socratis et Socraticorum reliquiae, G. Giannantoni (éd.), Napoli, Bibliopolis, 

1990-1991. 
Stratonis Fragmenta, R.W. Sharples (éd.), dans M.L. Desclos et W. Fortenbaugh 

(éd.), Strato of Lampsacus. Text, Translation, and Discussion, New Brun-
swick, Transaction Publications, 2011. 

Syriani in Aristotelis Metaphysica commentaria, W. Kroll (éd.), Berlin, 
G.  Reimer, 1902.

Theophili Corydalei in Aristotelis Metaphysica commentaria, T. Iliopoulos (éd.), 
Bucarest, Association internationale d’études du sud-est européen, 1973.

Xenocratis Fragmenta, Heinze (éd.), Leipzig, Teubner, 1892  ; M. Isnardi Parente 
(éd.), Napoli, Bibliopolis, 1982.

Zachariae Scholastici Dialogus Ammonius, M. Minniti Colonna (éd.), Napoli, 
La Buona Stampa, 1973. 



262 BIBLIOGRAPHIE

ÉTUDES 

Abbate 1999  : G. Abbate, «  La problematica della separazione nella metafisica 
di Aristotele  », Annali della Facoltà di Lettere e Filosofia dell’Università 
degli studi di Macerata, 32, 1999, p. 9-38. 

Ackrill 1952  : J. Ackrill, «  Critical notice on Zwei aristotelische Frühschriften 
über die Ideenlehre by Paul Wilpert, Habbel, Regensburg, 1949  », Mind, 
61, 1952, p. 102-113. 

Adamson 2011  : P. Adamson, «  Posterior Analytics 2.19. A Dialogue with 
Plato  ?  », Bulletin of the Institute of Classical Studies, 54, 2011, p. 1-19. 

Allan 1954  : D.J. Allan, «  The Problem of Cratylus  », The American Journal of 
Philology, 75, 1954, p. 271-287. 

Allan 1956  : D.J. Allan, «  On Ideas  », Classical Review, 6, 1956, p. 224-225. 
Aronadio 2016  : F. Aronadio, L’aisthesis e le strategie argomentative di Platone 

nel Teeteto, Napoli, Bibliopolis, 2016.
Babut 1994  : D. Babut, «  Plutarque, Aristote, et l’aristotélisme  », dans Parerga, 

Lyon, Maison de l’Orient et de la Méditerranée Jean Pouilloux, 1994, 
p. 505-529. 

Baltes 1983  : M. Baltes, «  Zur Philosophie des Platonikers Attikos  », dans 
H.-D. Blume et F. Mann (éd.), Platonismus und Christentum, Münster, 
Aschendorff, 1983, p. 38-57. 

Baltes & Lakmann 2005  : M. Baltes et M.L. Lakmann, «  Idea (dottrina delle 
idee)  » dans F. Fronterotta et W. Lezsl (éd.), Eidos-Idea, Platone, Aristotele 
e la tradizione Platonica, Sankt-Augustin, Academia Verlag, 2005, p. 1-23.

Barnes 1971  : J. Barnes, «Aristotle and Speusippus on homonymy», Classical 
Quarterly 21, 1971, p. 65-80.

Barnes 2012  : J. Barnes, Logical Matters. Essays in Ancient Philosophy II, 
Oxford, Oxford University Press, 2012. 

Bastit 1992  : M. Bastit, «  Aristote et la séparation  », Revue Philosophique de 
Louvain, 90, 1992, p. 297-316. 

Benardete 1978  : S. Benardete, «  On Wisdom and Philosophy. The First Two 
Chapters of Aristotle’s Metaphysics A  », The Review of Metaphysics, 32, 
1978, p. 205-215. 

Berti 1962  : E. Berti, La filosofia del primo Aristotele, Padova, CEDAM, 1962. 
Berti 1977  : E. Berti, Aristotele  : dalla dialettica alla filosofia prima, Padova, 

Cedam, 1977.
Berti 1987  : E. Berti, «  Les livres M et N dans la genèse et la transmission de 

la Métaphysique  », dans A. Graeser (éd.), Mathematics and Metaphysics in 
Aristotle, Bern, P. Haupt, 1987, p. 11-31. 

Berti 2017  : E. Berti, Aristotele. Metafisica, Bari, Laterza, 2017. 
Biondi 2004  : P.C. Biondi, Aristotle. Posterior Analytics, II, 19, Montréal, 

Presses de l’Université Laval, 2004. 
Bloch 2010  : D. Bloch, «  Monstrosities and Twitterings  : A Note on the Early 

Reception of Aristotle’s Posterior Analytics  », Cahiers de l’Institut du 
Moyen Âge Grec et Latin, 79, 2010, p. 1-6. 



 BIBLIOGRAPHIE 263

Bodéüs 1993  : R. Bodéüs, Aristote. De l’âme, Paris, Flammarion, 1993. 
Bolton 2021  : R. Bolton, «  Technê and Empeiria  : Aristotle on Practical Knowl-

edge  », dans T.K. Johansen (éd.), Productive Knowledge in Ancient Phi-
losophy. The Concept of Technê, Cambridge, Cambridge University Press, 
2021, p. 131-165. 

Bonazzi 2013a  : M. Bonazzi, «  Universals before Universals. Some Remarks on 
Plato in His Context  », dans R. Chiaradonna et G. Galluzzo (éd.), Univer-
sals in Ancient Philosophy, Pisa, Edizioni della Normale, 2013, p. 23-40. 

Bonazzi 2013b  : M. Bonazzi, «  Parmenide e Platone (e Aristotele) nel Contro 
Colote di Plutarco  », Aitia, 3, 2013, http  ://aitia.revues.org/662. 

Bonitz 1870  : H. Bonitz, Index aristotelicus, Berlin, G. Reimer, 1870. 
Bossi 2005  : B. Bossi, «  Is Socrates really defending conceptualism in Parme-

nides, 132b3-d4  ?  », dans A. Havliček et F. Karfík (éd.), Plato’s Parmeni-
des. Proceedings of the Fourth Symposium Platonicum Pragense, Prague, 
Oikoumene, 2005, p. 58-74.

Bournot 1853  : A. Bournot, Platonica Aristotelis opuscula, Putbus, Fridel, 
1853. 

Bousquet 1992  : J. Bousquet, «  Inscriptions de Delphes  », Bulletin de corres-
pondance hellénique, 116, 1992, p. 177-196.

Brakas 1988  : G. Brakas, Aristotle’s Concept of the Universal, Hildesheim, 
G. Olms, 1988. 

Brandis 1823  : Christiani Augusti Brandis Diatribe academica de libris Aris-
totelis deperditis De ideis et De bono sive philosophia, Bonn, Weber, 
1823. 

Brisson 1990  : L. Brisson, «  Un si long anonymat  », dans L. Langlois et 
J.-M. Narbonne (éd.), La métaphysique, son histoire, sa critique, ses enjeux, 
Paris, Vrin, 1999, p. 37-60.

Bronstein 2012  : D. Bronstein, «  The Origin and Aim of Posterior Analytics 
II.19  », Phronesis, 57, 2012, p. 29-62. 

Brunschwig 1994  : J. Brunschwig, «  G. Fine. On Ideas. Aristotle’s Criticism of 
Plato’s Theory of Forms  », Revue de Métaphysique et de Morale, 99, 1994, 
p. 406-408.

Brunschwig 1997  : J. Brunschwig, «  Aristote, Platon et les formes d’objets arti-
ficiels  » dans P.M. Morel (éd.), Aristote et la notion de nature, Bordeaux, 
Presses Universitaires de Bordeaux, 1997, p. 45-67.

Burnyeat 2001  : M.F. Burnyeat, A Map of Metaphysics Zeta, Pittsburg, Mathesis, 
2001. 

Burnyeat 2003  : M.F. Burnyeat, «  Socrates, Money, and the Grammar of 
ΓΙΓΝΕΣΘΑΙ  », The Journal of Hellenic Studies, 123, 2003, p. 1-25. 

Calvié 2015  : L. Calvié, «  À propos de l’édition Hayduck du Commentaire 
d’Alexandre d’Aphrodise à la Métaphysique d’Aristote”, DIDASKALOS, 
2015, https  ://doi.org/10.58079/nm4g. 

Cambiano 2012  : G. Cambiano, «  The Desire to Know  », dans C. Steel (éd.), 
Aristotle’s Metaphysics Alpha. Symposium Aristotelicum, Oxford, Oxford 
University Press, 2012, p. 1-42. 



264 BIBLIOGRAPHIE

Castelli 2013  : L.M. Castelli, «  Universals, Particulars and Aristotle’s Criticism 
of Plato’s Forms  », dans R. Chiaradonna et G. Galluzzo (éd.), Universals 
in Ancient Philosophy, Pisa, Edizioni della Normale, 2013, p. 139-184. 

Castelli 2014  : L.M. Castelli, «  Alexander of Aphrodisias  : Methodological 
Issues and Argumentative Strategies between Ethical Problems and Com-
mentary on the Topics  », dans M. Bonelli (éd.), Le questioni etiche di Ales-
sandro d’Afrodisia, Napoli, Bibliopolis, 2014, p. 19-42.

Cerami 2005  : C. Cerami, «  La sostanza sensibile e la nozione di ΤΟΔΕ 
ΤΟΙΟΝΔΕ in Metafisica, VIII, 8  », dans F. Fronterotta et W. Leszl (éd.), 
Eidos – Idea, Sankt Augustin, Academia Verlag, 2005, p. 211-232. 

Cerami 2007  : C. Cerami, «  Le statut de la forme substantielle et de l’universel 
comme τοιόνδε  », Documenti e studi sulla tradizione filosofica medievale, 
18, 2007, p. 37-49. 

Champion 2014  : M.W. Champion, Explaining the Cosmos. Creation and Cul-
tural Interaction in Late-Antique Gaza, Oxford, Oxford University Press, 
2014. 

Chen 1940  : C.H. Chen, Das Chorismos-Problem bei Aristoteles, Berlin, Lim-
bach, 1940. 

Cherniss 1935  : H. Cherniss, Aristotle’s Criticism of Presocratic Philosophy, 
Baltimore, J. Hopkins Press, 1935. 

Cherniss 1944  : H. Cherniss, Aristotle’s Criticism of Plato and the Academy, 
Baltimore, J. Hopkins Press, 1944. 

Chiaradonna 2013  : R. Chiaradonna, «  Alexander, Boethus and the Other Peri-
patetics. The Theory of Universals in the Aristotelian Commentators  », 
dans R. Chiaradonna et G. Galluzzo (éd.), Universals in Ancient Philoso-
phy, Pisa, Edizioni della Normale, 2013, p. 299-328.

Clarke 2012  : T. Clarke, «  The Argument from Relatives  », Oxford Studies in 
Ancient Philosophy, 42, 2012, p. 151-178.

Cleary 1985  : J. Cleary, «  On the terminology of abstraction in Aristotle  », 
Phronesis, 30, 1985, p. 13-45.

Cleary 1987  : J. Cleary, «  Science, universals and reality  », Ancient Philosophy, 
7, 1987, p. 95-130.

Code 1978  : A. Code, «  No Universal is a Substance  », dans G.C. Simmons 
(éd.), Paideia  : Special Aristotle Issue, New York, Brockport, 1978, 
p. 65-74. 

Corkum 2008  : P. Corkum, «  Aristotle on Ontological Dependence  », Phronesis, 
53, 2008, p. 65-92. 

Corti 2014  : A. Corti, L’Adversus Colotem di Plutarco. Storia di una polemica 
filosofica, Leuven, Leuven University, 2014. 

Cresswell 1975  : M. Cresswell, «  What is Aristotle’s Theory of Universals  ?  », 
Australasian Journal of Philosophy, 53, 1975, p. 238-247. 

Crubellier 1996  : M. Crubellier, «  Science de l’universel et connaissance du 
singulier. Aristote, Métaphysique M 10  », Revue de philosophie ancienne, 
14, 1996, p. 75-102. 

Crubellier 1997  : M. Crubellier, «  Deux arguments de la Métaphysique. À pro-
pos du statut catégoriel des formes platoniciennes  », Kairos, 9, 1997, 
p. 57-78. 



 BIBLIOGRAPHIE 265

Crubellier 2012  : M. Crubellier, «  The doctrine of Forms under critique. 
Part II  », dans C. Steel (éd), Aristotle’s Metaphysics Alpha, Oxford, Oxford 
University Press, 2012, p. 297-334.

Dalimier & Pellegrin 2004  : C. Dalimier et P. Pellegrin, Aristote. Du ciel, Paris, 
Flammarion, 2004.

Dancy 1991  : R. Dancy, Two Studies in the Early Academy, Albany, SUNY 
Press, 1991.

Deman 1942  : T. Deman, Le témoignage d’Aristote sur Socrate, Paris, Les Belles 
Lettres, 1942. 

des Places 1962  : E. des Places, «  Αὐτός et ὁ αὐτός chez Platon  », dans F. Stie-
bitz et R. Hosek (éd.), Charisteria Francisco Novotny octogenario oblata, 
Prague, Statni Pedagogicke Nakladatelstvi, 1962, p. 127-130. 

des Places 1977  : E. des Places, Atticus. Fragments, Paris, Les Belles Lettres, 
1977. 

Deslauriers 2007  : M. Deslauriers, Aristotle on Definition, Leiden, Brill, 2007. 
Devereux 1986  : D.T. Devereux, «  Particular and Universal in Aristotle’s Con-

ception of Practical Knowledge  », The Review of Metaphysics, 39, 1986, 
p. 483-504. 

d’Hoine 2009  : P. d’Hoine, «  Le commentaire de Proclus sur le Parménide  », 
dans Angela Longo (éd.), Syrianus et la métaphysique de l’Antiquité tar-
dive, Bibliopolis, 2009, p. 311-342.

Di Camillo 2012  : S.G. Di Camillo, Aristóteles historiador. El examen crítico 
de la teoría platónica de las Ideas, Buenos Aires, Editorial de la Facultad 
de Filosofía y Letras Universidad de Buenos Aires, 2012.

Di Giovanni & Primavesi 2016  : M. Di Giovanni et O. Primavesi, «  Who Wrote 
Alexander’s Commentary on Metaphysics Λ  ? New Light on the Syro-
Arabic Tradition  », dans C. Horn, Aristotle’s «  Metaphysics  » Lambda. 
New Essays, Berlin, W. de Gruyter, 2016, p. 11-66.

Diès 1923  : A. Diès, Platon. Parménide, Paris, Les belles Lettres, 1923.
Dillens 1965  : A.-M. Dillens, Étude des acceptions techniques du terme katho-

lou dans l’œuvre d’Aristote, Louvain, Université Catholique de Louvain, 
1965. 

Dixsaut 1991  : M. Dixsaut, Platon. Phédon, Paris, Flammarion, 1991.
Donini 1995a  : P.L Donini, «  Alessandro e i metodi dell’esegesi filosofica  », 

dans C. Moreschini (éd.), Esegesi, parafrasi e compilazioni in età tardoan-
tica, Napoli, D’Auria, 1995, p. 107-129.

Donini 1995b  : P.L. Donini, Metafisica. Introduzione alla lettura, Roma, La 
Nuova Italia Scientifica, 1995. 

Donini 1999  : P.L. Donini, Aristotele. Etica Eudemia, Bari, Laterza, 1999.
Donini 2004  : P.L. Donini, «  Plutarco e Aristotele  », dans I. Gallo (éd.), La 

biblioteca di Plutarco, Napoli, D’Auria, 2004, p. 255-274. 
Donini 2013  : P.L. Donini, «  Genealogie platoniche  », Rivista di storia della 

filosofia, 68, 2013, p. 439-458. 
Dooley 1989  : W.E. Dooley, Alexander of Aphrodisias. On Aristotle Metaphysics 

1, London, Duckworth, 1989.
Dorion 1995  : L.-A. Dorion, Aristote. Les réfutations sophistiques, Paris - Mon-

tréal, Vrin - Presses de l’Université Laval, 1995. 



266 BIBLIOGRAPHIE

Dörrie 1955  : H. Dörrie, «  ὑπόστασις. Wort- und Bedeutungsgeschichte  », 
Nachrichten des Akademie der Wissenschaften in Göttingen. philosophische- 
historische Klasse, 3, 1955, p. 35-92. 

Dufour 1999  : R. Dufour, «  La séparation chez Aristote  », Les Études Philoso-
phiques, 1, 1999, p. 47-66. 

Duminil & Jaulin 2008  : M.-P. Duminil et A. Jaulin, Aristote. Métaphysique, 
Paris, Flammarion, 2008.

Dumoulin 1986  : B. Dumoulin, Analyse génétique de la Métaphysique d’Aris-
tote, Montréal, Bellarmin - Paris, Les Belles Lettres, 1986. 

Düring 1966  : I. Düring, Aristoteles, Heidelberg, Carl Winter, 1966. 
Ebbesen 1976  : S. Ebbesen, «  Hoc aliquid - Quale quid and the Signification of 

Appellatives  », Philosophia, 5-6, 1975-1976, p. 370-392. 
Ebbesen 1981  : S. Ebbesen, Commentators and Commentaries on Aristotle’s 

Sophistici Elenchi, Leiden, Brill, 1981.
Ebbesen 2011  : S. Ebbesen, «  Boethius as a Translator and Aristotelian Com-

mentator  », dans J. Lössl et J.W. Watt (éd.), Interpreting the Bible and 
Aristotle in Late Antiquity, Aldershot, Ashgate, 2011, p. 121-133. 

Engmann 1973  : J. Engmann, «  Aristotle Distinction between Substance and 
Universal  », Phronesis, 18, 1973, p. 139-155. 

Engmann 1978  : J. Engmann, «  Aristotelian Universals  », Classical Philology, 
73, 1978, p. 17-23. 

Fazzo 2008  : S. Fazzo, «  Nicolas, l’auteur du Sommaire de la Philosophie 
d’Aristote. Doutes sur son identité, sa datation, son origine  », Revue des 
Études Grecques, 121, 2008, p. 99-126. 

Fazzo 2013  : S. Fazzo, «  La figura di Socrate in Aristotele, Metafisica Alpha e 
Mu  », dans F. de Luise et A. Stavru (éd.), Socratica III, Sankt Augustin, 
Academia Verlag, 2013, p. 329-341. 

Fazzo & Zonta 2008  : S. Fazzo et M. Zonta, «  Aristotle’s Theory of Causes and 
the Holy Trinity. New Evidence About the Chronology and Religion of 
Nicolaus “of Damascus”  », Laval théologique et philosophique, 64, 2008, 
p. 681-690. 

Feola 2009  : G. Feola, «  In confinio sensus et intellectus. APo. B 19  », Docu-
menti e studi sulla tradizione filosofica medievale, 20, 2009, p. 73-93. 

Ferrari 1997  : F. Ferrari, «  Esistono forme di ‘kath’hekasta’  ? Il problema 
dell’individualità in Plotino e nella tradizione platonica antica  », Atti 
dell’Accademia delle Scienze di Torino-Classe di scienze morali, storiche e 
filologiche, 131, 1997, p. 23-63.

Ferrari 2004  : F. Ferrari, Platone. Parmenide, Milano, Rizzoli, 2004.
Ferrari 2005  : F. Ferrari, «  Dottrina delle idee nel medioplatonismo  », dans 

F. Fronterotta et W. Lezsl (éd.), Eidos-Idea, Platone, Aristotele e la tradi-
zione Platonica, Sankt-Augustin, Academia Verlag, 2005, p. 233-246.

Ferrari 2011  : F. Ferrari, Platone. Teeteto, Milano, Rizzoli, 2011.
Fine 1984  : G. Fine, «  Separation  », Oxford Studies in Ancient Philosophy, 2, 

1984, p. 31-87. 
Fine 1985  : G. Fine, «  Separation  : A Reply to Morrison  », Oxford Studies in 

Ancient Philosophy, 3, 1985, p. 159-165. 



 BIBLIOGRAPHIE 267

Fine 1993  : G. Fine, On Ideas. Aristotle’s Criticism of Plato’s Theory of Forms, 
Oxford, Oxford University Press, 1993.

Forcignanò 2017  : F. Forcignanò, Forme, linguaggio, sostanze. Il dibattito sulle 
idee nell’accademia antica, Sesto San Giovanni, Mimesis, 2017.

Frede 2012  : D. Frede, «  The Doctrine of Forms under Critique. Part I (Meta-
physics A 9, 990a 33 - 991b 9)  », dans C. Steel (éd.), Aristotle’s Metaphys-
ics Alpha, Oxford, Oxford University Press, 2012, p. 265-296.

Frede 1996  : M. Frede, «  Aristotle’s Rationalism  », dans M. Frede et G. Striker 
(éd.), Rationality in Greek Thought, Oxford, Oxford University Press, 1996, 
p. 157-173. 

Frede 2004  : M. Frede, «  Aristotle’s Account of the Origins of Philosophy  », 
Rhizai, 1, 2004, p. 9-44. 

Frede & Patzig 1988  : M. Frede et G. Patzig, «  Einleitung  », Aristoteles, Meta-
physik Z, München, Beck, 1988, p. 7-57. 

Fronterotta 1998  : F. Fronterotta, Guida alla lettura del Parmenide di Platone, 
Bari, Laterza, 1998.

Fronterotta 2001  : F. Fronterotta, ΜΕΘΕΞΙΣ. La teoria platonica delle idee e la 
partecipazione delle cose empiriche. Dai dialoghi giovanili al Parmenide, 
Pisa, Pubblicazioni della Scuola Normale Superiore, 2001.

Fronterotta 2005  : F. Fronterotta, «  Natura e statuto dell’ ΕΙΔΟΣ  » dans F. Fron-
terotta e W. Lezsl (éd.), Eidos-Idea, Platone, Aristotele e la tradizione Pla-
tonica, Sankt-Augustin, Academia Verlag, 2005, p. 171-189.

Fronterotta 2006  : F. Fronterotta, «  Questioni eidetiche in Platone  : il sensibile 
e il demiurgo, l’essere e il bene  », Giornale critico della filosofia italiana, 
85, 2006, p. 412-436.

Fronterotta 2007  : F. Fronterotta, «  ΕΙΝΑΙ, ΟΥΣΙΑ e ΟΝ nei libri centrali della 
Repubblica  », dans F. L. Lisi (éd.), The Ascent to the Good, Sankt Augustin, 
Academia Verlag, 2007, p. 115-160.

Fronterotta 2015  : F. Fronterotta, «  Eraclito, il divenire e la dossografia platonico- 
aristotelica  », Archai, 15, 2015, p. 117-128.

Galluzzo 2004  : G. Galluzzo, «  Il significato di Metaphysica Z, 13. Una risposta 
a M.L. Gill  », Elenchos, 24, 2004, p. 11-40. 

Galluzzo 2013  : G. Galluzzo, «  Universals in Aristotle’s Metaphysics  », dans 
R. Chiaradonna et G. Galluzzo (éd.), Universals in Ancient Philosophy, 
Pisa, Edizioni della Normale, 2013, p. 209-254. 

Galluzzo 2015  : G. Galluzzo, «  A Kind Farewell to Platonism. For an Aristote-
lian Understanding of Kinds and Properties  », G. Galluzzo et J. Loux (éd.), 
The Problem of Universals in Contemporary Philosophy, Cambridge, Cam-
bridge University Press, 2015, p. 85-113. 

Gauthier & Jolif 1959  : R.A. Gauthier et J.Y. Jolif, Aristote. L’Éthique à Nico-
maque, Louvain, Publications universitaires de Louvain, 1959.

Gazziero 2008  : L. Gazziero, Rationes ex machina. La micrologie à l’âge de 
l’industrie de l’argument, Paris, Vrin, 2008. 

Gazziero 2010  : L. Gazziero, «  “Καὶ ὅτι ἔστι τις τρίτος ἄνθρωπος” (Aristotelis 
Sophistici elenchi, 22, 178b 36 - 179a 10). Prolégomènes à une histoire 



268 BIBLIOGRAPHIE

ancienne de l’argument du “troisième homme”  », Rhizai, 7, 2010, 
p. 181-220. 

Gerson 2003  : L.P. Gerson, Knowing persons. A Study in Plato, Oxford, Oxford 
University Press, 2003.

Gerson 2004  : L.P. Gerson, «  Platonism and the Invention of the Problem of 
Universals  », Archiv für Geschichte der Philosophie, 86, 2004, 
p. 233-256. 

Gerson 2005  : L.P. Gerson, Aristotle and Other Platonists, Ithaca, Cornell Uni-
versity Press, 2005. 

Giannantoni 1994  : G. Giannantoni, «  Socrate nella Metafisica di Aristotele  », 
dans A. Bausola et G. Reale (éd.), Aristotele. Perché la metafisica, Milano, 
Vita e Pensiero, 1994, p. 431-449. 

Gianni 1987  : M. Gianni, «  Aristotele e la nozione di separazione  », Annali del 
Dipartimento di filosofia dell’Università di Firenze, 3, 1987, p. 229-251. 

Gigon 1959  : O. Gigon, «  Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles  », Museum 
Helveticum, 16, 1959, p. 174-212. 

Gill 2001  : M.L. Gill, «  Aristotle’s Attack on Universals  », Oxford Studies in 
Ancient Philosophy, 20, 2001, p. 235-260. 

Goldschmidt 1972  : V. Goldschmidt, «  ὑπάρχειν et ὑφιστάναι dans la philoso-
phie stoïcienne  », Revue des études grecques, 85, 1972, p. 331-344. 

Golitsis 2014  : P. Golitsis, «  La recensio altera du Commentaire d’Alexandre 
d’Aphrodise à la Métaphysique d’Aristote et le témoignage des manuscrits 
byzantins Laurentianus plut. 87,12 et Ambrosianus F113 sup.  », dans 
J. Signes Codoñer et I. Pérez Martin (éd.), Textual Transmission in Byzan-
tium. Between Textual Criticism and Quellenforschung, Turnhout, Brepols, 
2014, p. 199-230. 

Golitsis 2016  : P. Golitsis, «  The Manuscript Tradition of Alexander of Aphro-
disias’ Commentary on Aristotle’s Metaphysics. Towards a New Critical 
Edition  », Revue d’histoire des textes, 11, 2016, p. 55-94. 

Gonzales 2003  : F.J. Gonzales, «  Perché non esiste una dottrina platonica delle 
idee  », dans M. Bonazzi et F. Trabattoni (éd.), Platone e la tradizione pla-
tonica. Studi di filosofica antica, Milano, Cisalpino Istituto editoriale uni-
versitario, 2003, p. 31-67. 

González Varela 2008  : J.E. González Varela, «  El argumento del objeto del 
pensamiento en el tratado aristotélico Sobre las Ideas (Peri ideôn)  », Dia-
noia, 60, 2008, p. 53-78.

Gysembergh 2015  : V. Gysembergh, Eudoxe de Cnide. Une édition traduite et 
commentée des fragments et témoignages, Thèse de doctorat en Langues et 
littératures anciennes, sous la direction de Didier Marcotte, Université de 
Reims, 2015.

Hadot 1969  : P. Hadot, «  Zur Vorgeschichte des Begriffs “Existenz” ὑπάρχειν 
bei den Stoikern  », Archiv für Begriffsgeschichte, 13, 1969, p. 115-127. 

Hamlyn 1976  : D.W. Hamlyn, «  Aristotelian Epagoge  », Phronesis, 21, 1976, 
p. 167-184. 

Helmig 2007  : C. Helmig, «  Plato’s arguments against conceptualism. Parme-
nides 132b3-c11 reconsidered  », Elenchos, 28, 2007, p. 303-336.



 BIBLIOGRAPHIE 269

Helmig 2012  : C. Helmig, Forms and Concepts. Concept Formation in the Pla-
tonic Tradition, Berlin W. de Gruyter, 2012.

Hintikka 1980  : J. Hintikka, «  Aristotelian Induction  », Revue Internationale de 
Philosophie, 34, 1980, p. 422-439. 

Irwin 1977  : T.H. Irwin, «  Plato’s Heracleiteanism  », The Philosophical Quar-
terly, 27, 1977, p. 1-13. 

Isnardi-Parente 1981  : M. Isnardi-Parente, «  Le Peri ideôn d’Aristote  : Platon 
ou Xénocrate  ?  », Phronesis, 26, 1981, p. 135-152.

Isnardi Parente 1994  : M. Isnardi Parente, «  Idee o numeri  : note al Filebo di 
Platone  », Rivista di Filologia e di istruzione classica, 122, 1994, p. 24-49.

Isnardi Parente 2005  : M. Isnardi Parente, «  Il dibattito sugli ΕΙΔΗ nell’acade-
mia antica  », dans F. Fronterotta et W. Leszl (éd.), Eidos-Idea, Platone, 
Aristotele e la tradizione Platonica, Sankt-Augustin, Academia Verlag, 
2005, p. 161-170.

Jacoby 1902  : F. Jacoby, Apollodors Chronik, Berlin, Weidmannsche Buchhand-
lung, 1902.

Jaeger 1923  : W. Jaeger, Aristoteles. Grundlegung einer Geschichte seiner Ent-
wicklung, Berlin, Weidmann, 1923. 

Jaeger 1965  : W. Jaeger, «  We say in the Phaedo  », dans S. Liebermann (éd.), 
Harry Austryn Wolfson Jubilee Volume, Jerusalem, American Academy for 
Jewish Research, 1965, p. 407-421. 

Jannone 1955  : A. Jannone, «  I logoi essoterici di Aristotele  », Atti dell’Istituto 
veneto di scienze, lettere ed arti. Classe di scienze morali, lettere ed arti, 
113, 1954-1955, p. 1-31.

Jannone 1959  : A. Jannone, «  Les oeuvres de jeunesse d’Aristote et les λόγοι 
ἐξωτερικοί  », Rivista di Cultura Classica e Medioevale, 1, 1959, 
p. 197-207. 

Jannone 1995  : A. Jannone, «  L’Aristote perdu  »; dans A. Jannone (éd.), L’Ari-
stote perdu, Roma, Pubblicazioni del Centro Nazionale delle Ricerche, 
1995, p. 11-40. 

Jaulin 1993  : A. Jaulin, «  Remarques sur une expression aristotélicienne  : λογι-
κῶς καὶ κενῶς  », Kairos, 4, 1993, p. 99-111. 

Jaulin 1996  : A. Jaulin, «  Forme, individu et universel  », Revue de philosophie 
ancienne, 14, 1996, p. 57-73. 

Karamanolis 2006  : G. Karamanolis, Plato and Aristotle in Agreement  ? Platon-
ists on Aristotle from Antiochus to Porphyry, Oxford, Clarendon Press, 
2006. 

Karpp 1933  : H. Karpp, «  Die Schrift des Aristoteles ΠΕΡΙ ΙΔΕΩΝ  », Hermes, 
68, 1933, p. 384-391. 

Karpp 1934  : H. Karpp, Untersuchungen zur Philosophie des Eudoxos von Kni-
dos, Würzburg, Triltsch, 1934.

Katz 2017  : E. Katz, «  Ontological Separation in Aristotle’s Metaphysics  », 
Phronesis, 62, 2017, p. 26-68.

Kelsey 2015  : S. Kelsey, «  Empty Words  », dans D. Ebrey (éd.), Theory and 
Practice in Aristotle’s Natural Science, Cambridge, Cambridge University 
Press, 2015, p. 199-216. 



270 BIBLIOGRAPHIE

Kirk 1951  : G.S. Kirk, «  The Problem of Cratylus  », The American Journal of 
Philology, 72, 1951, p. 225-253. 

Krämer 1969  : H.J. Krämer, «  ΕΠΕΚΕΙΝΑ ΤΗΣ ΟΥΣΙΑΣ  : Zu Platon, Politeia 
509B  », Archiv für Geschichte der Philosophie, 51, 1969, p. 1-30. 

Krämer 1973  : J. Krämer, «  Aristoteles und die akademische Eidoslehre. Zur 
Geschichte des Universalienproblems im Platonismus  », Archiv für 
Geschichte der Philosophie, 55, 1973, p. 119-190. 

Kung 1981  : J. Kung, «  Aristotle on Thises, Suches and the Third Man Argu-
ment  », Phronesis, 26, 1981, p. 207-247. 

di Lascio 2004  : E.V. di Lascio, «  Third Man. The Logic of the Sophism at Arist. 
SE 22, 178b 36 - 179a 10  », Topoi, 23, 2004, p. 33-59. 

di Lascio 2007  : E.V. di Lascio, «  Solecisms on Things. The Arguments παρὰ 
τὸ σχῆμα τῇς λέξεως in Aristotle’s Sophistical Refutations  », Antiquorum 
philosophia, 1, 2007, p. 171-204. 

Lefebvre 2008  : D. Lefebvre, «  Le commentaire d’Alexandre d’Aphrodise 
à Métaphysique, A, 9, 990a 34 - b 8. Sur le nombre et l’objet des idées  », 
Les études philosophiques, 86, 2008, p. 305-322. 

Lefebvre 2013  : D. Lefebvre, «  Aristote, lecteur de Platon  », dans M. Dixsaut, 
A. Castel-Bouchouchi et G. Kévorkian (éd.), Lectures de Platon, Paris, 
Ellipses, 2013, p. 291-320. 

Lesher 1971  : J.H. Lesher, «  Aristotle on Forms, Substance, and Universals. A 
Dilemma  », Phronesis, 16, 1971, p. 169-178. 

Leszl 1972  : W. Leszl, «  Knowledge of the Universal and Knowledge of the 
Particular in Aristotle  », Review of Metaphysics, 26, 1972, p. 278-313. 

Leszl 1975  : W. Leszl, Il De ideis di Aristotele e la teoria platonica delle Idee, 
Firenze, Olschki, 1975. 

de Libera 1996  : A. de Libera, La querelle des universaux, Paris, Seuil, 1996. 
de Libera 1999  : A. de Libera, L’art des généralités. Théories de l’abstraction, 

Paris, Aubier, 1999. 
de Libera 2004  : A. de Libera, «  Universaux  », dans B. Cassin (éd.), Le vocabulaire 

européen des philosophies, Paris, Seuil - Le Robert, 2004, p. 1329-1333. 
Lloyd 1981  : A.C. Lloyd, «  The Significance of Alexander’s Theory of Univer-

sals  », dans Proceedings of the World Congress on Aristotle, Athènes, Pub-
lications of the Ministry of Culture and Sciences, 1981, I, p. 155-159. 

Longo 1961  : O. Longo, Aristotele. De Caelo, Firenze, Sansoni, 1961.
Loux 2009  : M.J. Loux, «  Aristotle on Universal  », dans G. Anagnostopulos 

(éd.), A Companion to Aristotle, Oxford, Blackwell, 2009, p. 186-196. 
Lugarini 1954  : L. Lugarini, «  L’argomento del terzo uomo e la critica di Ari-

stotele a Platone  », Acme, 7, 1954, p. 3-72. 
Luna 2001  : C. Luna, Trois Études sur la tradition des commentaires anciens 

à la Métaphysique d’Aristote, Leiden, Brill, 2001. 
Luna 2003  : C. Luna, «  Aristote de Stagire, Les commentaires grecs à la Méta-

physique  », dans R. Goulet (éd.), Dictionnaire des Philosophes Antiques. 
Supplément, Paris, Editions du CNRS, 2003, p. 249-258. 

Mabbott 1926  : J.D. Mabbott, «  Aristotle and the XΩΡΙΣΜΟΣ of Plato  », The 
Classical Quarterly, 20, 1926, p. 72-79. 



 BIBLIOGRAPHIE 271

Mansfeld 2008  : J. Mansfeld, «  Aristotle on Socrates’ Contributions to Phi-
losophy  », dans F. Alesse, F. Aronadio, M.C. Dalfino, L. Simeone et 
E. Spinelli (éd.), Anthropine Sophia. Studi di filologia e storiografia filo-
sofica in memoria di Gabriele Giannantoni, Napoli, Bibliopolis, 2008, 
p. 337-349. 

Mansion 1949  : S. Mansion, «  La critique de la théorie des Idées dans le ΠΕΡΙ 
ΙΔΕΩΝ d’Aristote  », Revue philosophique de Louvain, 47, 1949, 
p. 169-202. 

Mansion 1950  : S. Mansion, «  Deux écrits de jeunesse d’Aristote sur la doctrine 
des Idées  », Revue philosophique de Louvain, 48, 1950, p. 398-416. 

McCabe 1994  : M.M. McCabe, Plato’s individuals, Princeton, Princeton Uni-
versity Press, 1994.

Merlan 1946  : P. Merlan, «  The Successor of Speusippus  », Transactions of the 
American Philosophical Association, 77, 1946, p. 103-111. 

Merlan 1968  : P. Merlan, «  Ammonius Hermiae, Zacharias Scholasticus and 
Boethius  », Greek, Roman and Byzantine Studies, 9, 1968, p. 193-203. 

Mignucci 1975  : M. Mignucci, L’argomentazione dimostrativa in Aristotele. 
Commento agli Analitici secondi, Padova, Antenore, 1975. 

Moraux 2001  : P. Moraux, Der Aristotelismus bei den Griechen. Von Andronikos 
bis Alexander von Aphrodisias, III, Berlin, W. de Gruyter, 2001.

Moreschini 1987  : C. Moreschini, «  Attico  : una figura singolare del mediopla-
tonismo  », dans W. Haase (éd.), Aufstieg und Niedergang der römischen 
Welt  : Philosophie, Wissenschaften, Technik. Philosophie (Historische Ein-
leitung  ; Platonismus), 1987, II, 36.1, p. 477-491. 

Morrison 1985a  : D.R. Morrison, «  Separation in Aristotle’s Metaphysics  », 
Oxford Studies in Ancient Philosophy, 3, 1985, p. 125-157. 

Morrison 1985b  : D.R. Morrison, «  χωριστός in Aristotle  », Harvard Studies in 
Classical Philology, 89, 1985, p. 89-105. 

Morrison 1985c  : D.R. Morrison, «  Separation  : a Reply to Fine  », Oxford Stud-
ies in Ancient Philosophy, 3, 1985, p. 167-173.

Mouraviev 1993  : S. Mouraviev, «  Cratylos (d’Athènes  ?)  », dans R. Goulet 
(éd.), Dictionnaire des philosophes antiques, Paris, CNRS Editions, 1993, 
II, p. 503-510. 

Mourelatos 2006  : A.P.D. Mourelatos, «  The Concept of the Universal in Some 
Later Pre-Platonic Cosmologists  », dans M.L. Gill et P. Pellegrin (éd.), A 
Companion to Ancient Philosophy, Oxford, Blackwell, 2006, p. 56-76. 

El Murr 2014  : D. El Murr, «  Αὐτὸ καθ᾿ αὑτό. La genèse et le sens d’un philo-
sophème platonicien  », dans D. Doucet et I. Koch (éd.), Autos, idipsum. 
Aspects de l’identité d’Homère à Augustin, Aix-en-Provence, Presses uni-
versitaires de Provence, 2014, p. 39-56. 

Narcy 1997  : M. Narcy, «  Rendre à Socrate… ou à Démocrite  ? (Aristote, Méta-
physique, M, 4, 1078b 17-31)  », dans G. Giannantoni et M. Narcy (éd.), 
Lezioni socratiche, Napoli, Bibliopolis, 1997, p. 81-95. 

Narcy 2003  : M. Narcy, «  Métaphysique. Tradition grecque. Origine et titre  », 
dans R. Goulet (éd.), Dictionnaire des Philosophes Antiques. Supplément, 
Paris, Édition du CNRS, 2003, p. 224-229. 



272 BIBLIOGRAPHIE

Nietzsche 1969  : F.W. Nietzsche, Götzen-Dämmerung, G. Colli et M. Montinari 
(éd.), Berlin, W. de Gruyter, 1969. 

Nussbaum 1982  : M.C. Nussbaum, «  Saving Aristotle’s Appearances  », dans 
M. Schofield et M.C. Nussbaum (éd.), Language and Logos, Cambridge, 
Cambridge University Press, 1982, p. 267-293. 

Obertello 2003  : L. Obertello, «  Ammonius of Hermias, Zacharias Scholasticus 
and Boethius. Eternity of God and/or Time  », dans A. Galonnier (éd.), 
Boèce ou la chaîne des savoirs, Leuven, Peeters, 2003, p. 465-479. 

Obertello 2007  : L. Obertello, «  Proclus, Ammonius of Hermias, and Zacharias 
Scholasticus. The Search after Eternity and the Meaning of Creation  », dans 
M. Treschow, W. Otten et W. Hannam (éd.), Divine Creation in Ancient, 
Medieval, and Early Modern Thought, Leiden, Brill, 2007, p. 173-189. 

Owen 1957  : G.E.L. Owen, «  A Proof in the Peri Ideôn  », Journal of Hellenic 
Studies, 57, 1957, p. 103-111. 

Owen 1960  : G.E.L. Owen, «  Logic and Metaphysics in Some Earlier Works of 
Aristotle  », dans I. Düring et G.E.L. Owen (éd.), Aristotle and Plato in the 
Mid-Fourth Century, Göteborg, Almquist & Wiksell, 1960, p. 163-190.

Owen 1968  : G.E.L. Owen, «  Dialectic and Eristic in the Treatment of the 
Forms  », dans G.E.L. Owen (éd.), Aristotle on Dialectic. The Topics, 
Oxford, Clarendon Press, 1968, p. 103-125.

Owen 1986  : G.E.L. Owen, Logic, Science and Dialectic. Collected Papers in 
Greek Philosophy, London, Duckworth, 1986.

Owens 1966  : J. Owens, «  The Grounds of Universality in Aristotle  », American 
Philosophical Quarterly, 3, 1966, p. 162-169. 

Parenti 1994  : A. Parenti, «  Su alcuni composti greci con αὐτο-  », dans 
G. del Lungo Camiciotti, F. Granucci, M.P. Marchese et R. Stefanelli (éd.), 
Studi in onore di Carlo Alberto Mastrelli, Padova, Unipress, 1994, 
p. 187-200. 

Périllié 2012  : J.-L. Périllié, «  Aristote et l’Académie. Un contentieux moins 
doctrinal que personnel  », dans H. Ménard, P. Sauzeau et J.-F. Thomas 
(éd.), La Pomme d’Eris. Le conflit et sa représentation dans l’Antiquité, 
Montpellier, Presses universitaires de la Méditerranée, 2012, p. 131-162. 

Petit 2018  : C. Petit, Galien de Pergame ou la rhétorique de la Providence, 
Leiden, Brill, 2018. 

Philippe 1948  : M.-D. Philippe, «  Ἀφαίρεσις, πρόσθεσις, χωρίζειν dans la phi-
losophie d’Aristote  », Revue Thomiste, 48, 1948, p. 461-479. 

Philippe 1949  : M.-D. Philippe, «  La participation dans la philosophie d’Aris-
tote  », Revue Thomiste, 49, 1949, p. 254-277. 

Philippson 1936  : R. Philippson, «  Il ΠΕΡΙ ΙΔΕΩΝ di Aristotele  », Rivista di 
filologia e d’istruzione classica, 64, 1936, p. 113-125. 

Podolak 2010  : P. Podolak, «  Questioni Pitoclee  », Würzburger Jahrbücher für 
die Altertumswissenschaft, N.F. 34, 2010, p. 39-80.

Primavesi 2012  : O. Primavesi, «  Aristotle, Metaphysics A, A new critical Edi-
tion with Introduction  »,  dans C. Steel (éd.), Aristotle’s Metaphysics Alpha, 
Oxford, Oxford University Press, 2012, p. 385-516.

Prior 2004  : W.J. Prior, «  Socrates Metaphysician  », Oxford Studies in Ancient 
Philosophy, 27, 2004, p. 1-14. 



 BIBLIOGRAPHIE 273

Quine 1977  : W.V.O. Quine, «  Facts of the Matter  », dans R.W. Shahan et 
K.R. Merrill (éd.), American Philosophy from Edwards to Quine, Norman, 
University of Oklahoma Press, 1977, p. 176-196. 

Rashed 2007  : M. Rashed, Essentialisme  : Alexandre d’Aphrodise entre logique, 
physique et cosmologie, Berlin, W. de Gruyter, 2007, p. 191-194 et 
p. 254-260. 

Reeve 2016  : C.D.C. Reeve, Aristotle. Metaphysics, Indianapolis, Hackett, 2016.
Restall 2006  : G. Restall, Logic. An Introduction, London, Routledge, 2006, 

p. 11-13.
Robin 1908  : L. Robin, La théorie platonicienne des Idées et des Nombres 

d’après Aristote, Paris, Alcan, 1908.
Rose 1863  : V. Rose, Aristoteles pseudepigraphus, Leipzig, Teubner, 1863. 
Roskam 2011  : G. Roskam, «  Aristotle in Middle Platonism. The Case of Plu-

tarch of Chaeronea  », dans T. Bénatouïl, E. Maffi et F. Trabattoni (éd.), 
Plato or Aristotle, or Both  ? Dialogues between Platonism and Aristoteli-
anism in Antiquity, Hildesheim, G. Olms, 2011, p. 35-61. 

Ross 1924  : W.D. Ross, «  Commentary  », Aristotle’s Metaphysics. A Revised 
Text with Introduction and Commentary, Oxford, Clarendon Press, 1924.

Ross 1949  : D. Ross, «  Commentary  », Aristotelis Analytica priora et posteri-
ora, D. Ross (éd.), Oxford, Clarendon Press, 1949, p. 287-678. 

Rowe1979  : C. Rowe, «  The Proof from Relatives in the Peri Ideôn. Further 
Reconsideration  », Phronesis, 24, 3, 1979, p. 270-281.

Russell 2003  : D.A. Russell, «  The Rhetoric of the Homeric Problems  », dans 
G.R. Boys-Stones (éd.), Metaphor, Allegory, and the Classical Tradition, 
Oxford, Oxford University Press, 2003, p. 217-234. 

Rutten 2003  : C. Rutten, «  Aristote, Fragments  », dans A. Motte, C. Rutten, 
P. Somville (éd.), Philosophie de la Forme. Eidos, Idea, Morphè dans la 
philosophie grecque des origines à Aristote, Louvain, Peeters, 2003, 
p. 555-574. 

Ryle 1968  : G. Ryle, «  Dialectic in the Academy  », dans G.E.L. Owen (éd.), 
Aristotle on Dialectic. The Topics, Oxford, Clarendon Press, 1968, p. 69-79. 

Sacksteder 1986  : W. Sacksteder, «  Some Words Aristotle Never Uses. Attrib-
utes, Essences and Universals  », The New Scholasticism, 60, 1986, 
p. 427-453. 

Salmieri 2010  : G. Salmieri, «  Αἴσθησις, ἐμπειρία and the Advent of Universals 
in Posterior Analytics II 19  », Apeiron, 43, 2010, p. 155-185. 

Sandbach 1982  : F.W. Sandbach, «  Plutarch and Aristotle  », Illinois Classical 
Studies, 7, 1982, p. 207-232. 

Santaniello 1999  : C. Santaniello, «  Traces of the Lost Aristotle in Plutarch  », 
dans A. Perez Jimenez, J. Garcia Lopez et R.M. Aguilar (éd.), Plutarco, 
Platon y Aristoteles, Madrid, Ediciones Clasicas, 1999, p. 629-641. 

Scaltsas 1994  : T. Scaltsas, Substances and Universals in Aristotle’s Metaphys-
ics, Ithaca, Cornell University Press, 1994. 

Sedley 1976  : D. Sedley, «  Epicurus and the Mathematicians of Cyzicus  », Cro-
nache Ercolanesi, 6, 1976, p. 23-54.

Sharma 2005  : R. Sharma, «  What is Aristotle’s “Third Man” Argument against 
the Forms  », Oxford Studies in Ancient Philosophy, 28, 2005, p. 123-160. 



274 BIBLIOGRAPHIE

Sharples 1999  : R.W. Sharples, «  On being a tode ti in Aristotle and Alexan-
der  », Methexis, 12, 1999, p. 77-87. 

Sharples 2005  : R.W. Sharples, «  Alexander of Aphrodisias on Universals  : Two 
Problematic Texts  », Phronesis, 50, 2005, p. 43-55.

Sirkel 2011  : R. Sirkel, «  Alexander of Aphrodisias’ Account of Universals and 
Its Problems  », Journal of the History of Philosophy, 49, 2011, 
p. 297-314.

Smith 2018  : N.D. Smith, «  Aristotle on Socrates  », dans A. Stavru et C. Moore 
(éd.), Socrates and the Socratic Dialogue, Leiden, Brill, 2018, p. 601-622. 

Sorabji 2006  : R. Sorabji, «  Universals Transforméd. The First Thousand Years 
after Plato  », dans P.F. Strawson (éd.), Universals, Concepts and Qualities. 
New Essays on the Meaning of Predicates, Aldershot, Ashgate, 2006, 
p. 105-126. 

Spellman 1995  : L. Spellman, Substance and Separation in Aristotle, Cambridge, 
Cambridge University Press, 1995. 

Steel 2012  : C. Steel, «  Plato as seen by Aristotle Metaphysics A 6  », dans 
C. Steel (éd.), Aristotle’s Metaphysics Alpha. Symposium Aristotelicum, 
Oxford, Oxford University Press, 2012, p. 167-200. 

Stevenson 1974  : J.G. Stevenson, «  Aristotle as Historian of Philosophy  », Jour-
nal of Hellenic Studies, 94, 1974, p. 138-143. 

de Strycker 1955  : E. de Strycker, «  La notion aristotélicienne de séparation  », 
dans AAVV, Autour d’Aristote  : recueil d’études de philosophie ancienne 
et médiévale offert à Monseigneur A. Mansion, Louvain, Publications uni-
versitaires de Louvain, 1955, p. 119-139. 

Szlezák 2000  : T.A. Szlezák, «  Die Idee des Guten als arche in Platons Poli-
teia  », dans G. Reale et S. Scolnicov (éd.), New Images of Plato  : Dialo-
gues on the Idea of the Good, Sankt Augustin, Academia Verlag, 2000, 
p. 49-68. 

Taormina 1994  : D.P. Taormina, «  Anima e realtà del conoscere. ΥΠΟΣΤΑΣΙΣ 
e ΥΠΑΡΞΙΣ nei commentari tardoantichi al De anima  », dans F. Romano 
et D.P. Taormina (éd.), ΥΠΑΡΞΙΣ e ΥΠΟΣΤΑΣΙΣ nel neoplatonismo, 
Firenze, Olschki, 1994, p. 101-130. 

Todd 1974  : R.B. Todd, «  Lexicographical Notes on Alexander of Aphrodisias’ 
Philosophical Terminology  », Glotta, 52, 1974, p. 207-215. 

Touliatos 1989  : D. Touliatos, «  Nonsense Syllables in the Music of the Ancient 
Greek and Byzantine Traditions  », The Journal of Musicology, 7, 1989, 
p. 231-243.

Trabattoni 2003  : F. Trabattoni «  Aristotele, Etica Eudemia A 8  », Elenchos, 24, 
2003, p. 279-309.

Tricot 1953  : J. Tricot, Aristote. La Métaphysique, Paris, Vrin, 1953.
Tuominen 2010  : M. Tuominen, «  Back to Posteriori Analytics II 19. Aristotle 

on the Knowledge of Principles  », Apeiron, 43, 2010, p. 115-143. 
Tweedale 1984  : M.M. Tweedale, «  Alexander of Aphrodisias’ Views on Uni-

versals  », Phronesis, 29, 1984, p. 279-303. 
Tweedale 1987  : M.M. Tweedale, «  Aristotle’s Universals  », Australasian Jour-

nal of Philosophy, 65, 1987, p. 412-426. 



 BIBLIOGRAPHIE 275

Vegetti 1993  : M. Vegetti, «  Κενολογεῖν in Aristotele  », dans A.M.  Battegazzore 
(éd.), Dimostrazione, argomentazione dialettica e argomentazione retorica 
nel pensiero antico, Genova, Sagep, 1993, p. 37-60. 

Verrycken 2001  : K. Verrycken, «  La metaphysique d’Ammonius chez Zacharie 
de Mytilene  », Revue des sciences philosophiques et théologiques, 85, 
2001, p. 241-267. 

Violette 1977  : R. Violette, «  Avènement du langage de la doctrine des Idées 
chez Platon  », Revue des Études Grecques, 90, 1977, p. 296-313. 

Von Fritz 1927  : K. von Fritz, «  Die Ideenlehre des Eudoxos von Knidos und 
ihr Verhältnis zur platonischen Ideenlehre  », Philologus 82, 1927, p. 1-26.

Waschkies 1977  : H.-J. Waschkies, Von Eudoxos zu Aristoteles. Das Fortwirken 
der Eudoxischen Proportionentheorie in der Aristotelischen Lehre vom 
Kontinuum, Amsterdam, Grüner, 1977.

Wheeler 1999  : M.R. Wheeler, «  Concept acquisition in Posterior Analytics 
B 19  », Hermathena, 167, 1999, p. 13-34. 

Wilpert 1940  : P. Wilpert, «  Reste verlorener Aristotelesschriften bei Alexander 
von Aphrodisias  », Hermes, 75, 1940, p. 369-396. 

Wilpert 1941  : P. Wilpert, «  Das Argument vom dritten Menschen  », Philologus, 
94, 1941, p. 51-64.

Wilpert 1949  : P. Wilpert, Zwei aristotelische Frühschschriften über die Ideen-
lehre, Regensburg, Habbel, 1949. 

Witt 1933  : R.E. Witt, «  ΥΠΟΣΤΑΣΙΣ  », dans J.R. Harris et H.G. Wood (éd.), 
Amicitiae Corolla, London, London University Press, 1933, p. 319-343. 

Wittgenstein 2001  : L. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, J. Schulte, 
H. Nyman, E. von Savigny et G.H. von Wright (éd.), Frankfurt, Suhrkamp, 
2001. 

Wittgenstein 2005  : L. Wittgenstein, The Big Typescript (TS 213), C. Grant Luck-
hardt et M.A.E. Aue (éd.), Oxford, Blackwell, 2005. 

Woods 1967  : M. Woods, «  Problems in Metaphysics Z, Chapter 13  », dans 
J.M.E. Moravcsik (éd.), Aristotle. A Collection of Critical Essays, Garden 
City, Doubleday, 1967, p. 215-238. 

Woolf 2014  : R. Woolf, «  Thinking about Forms and Particulars  », Méthexis, 
27, 2014, p. 157-172.

Zeller 1921  : E. Zeller, Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen 
Entwicklung II.2 Aristoteles und die alten Peripatetiker, Leipzig, Reisland, 
1921.










